
25 janvier 2013                « Progresser dans la connaissance de Jésus Christ » Page 1 

 
Lettre pastorale  

Carême 2013   

Accorde-nous, Dieu tout-puissant, 
tout au long de ce carême, 

de progresser dans la connaissance de Jésus Christ 
et de nous ouvrir à sa lumière 

par une vie de plus en plus fidèle.   

Chers fidèles du Diocèse de Timmins, devenu votre Pasteur le 27 décembre dernier, je désire 
réfléchir avec vous sur le temps du Carême qui débute prochainement, de manière à en tirer 
profit pour nos vies personnelles, pour l’Église et la société. La prière ci-dessus que l’Église 
adresse au Seigneur lors du premier dimanche de Carême guidera cette réflexion.  

1- Le mot Carême provient du latin quadragesima qui signifie quarante. C’est une période de 
quarante jours, un temps plus intense pour la vie spirituelle. Le Mercredi des Cendres parle 
en ce sens d’ «entraînement au combat spirituel » (voir Ep 6, 10-20).    

e mot entraînement n’est pas tout-
à-fait étranger à notre expérience 
quotidienne. C’est ainsi qu’on voit 

de nombreuses personnes s’entraîner 
régulièrement au gymnase, avec 
l’objectif de garder la forme, perdre du 
poids ou retrouver une souplesse perdue; 
dans ce but, on se lève de bon matin, on 
coupe sur les heures de repas, ou on 
investit quelques soirées; les exercices 
sont parfois douloureux et un régime 
alimentaire peut même être contraignant, 
mais on a la satisfaction d’avoir fait 
l’effort et on ressent un mieux-être 
général.   

e leur côté, les athlètes qui 
désirent obtenir une médaille 
investissent de manière plus 

énergique encore : ils refont 
inlassablement les mêmes exercices pour 
acquérir plus de souplesse, de rapidité,   

de force. Pour leur part, les étudiants qui 
veulent décrocher leur diplôme et 
exercer la profession de leur choix 
modifient leurs horaires, leurs sorties : 
ils assurent de nombreuses heures 
d’études, de travaux, ils passent des 
examens plus ou moins stressants, 
effectuent des stages exigeants.           

n observe donc en chacun de ces 
exemples un objectif principal 
(garder la forme, perdre du poids, 

obtenir une médaille ou un diplôme); par 
rapport à cet objectif, on accepte des 
exercices particuliers et des 
renoncements plus ou moins 
difficiles. Le but visé se trouve d’abord 
dans la tête et n’est pas visible ou 
palpable; c’est cependant en fonction de 
lui qu’on fait les ajustements; mais sans 
ces efforts et renoncements, le but ne 
sera jamais atteint. 



25 janvier 2013                « Progresser dans la connaissance de Jésus Christ » Page 2 

  
2. De façon similaire, le Carême vise à rendre notre vie chrétienne plus cohérente. Il se situe 

dans la ligne des quarante jours que Moïse a passés sur la montagne, avant de recevoir les 
commandements de Dieu (Ex 24, 18) ou encore ceux d’Élie (I R 19, 8) avant sa rencontre 
avec Dieu sur le mont Horeb. Il évoque aussi les 40 ans que le peuple hébreu a vécus au 
désert, entre l’esclavage en Égypte et l’entrée dans la Terre Promise. Il rappelle également 
les quarante jours que Jésus a passés au désert (Mt 4, 2), après son baptême, avant le début 
de sa vie publique.   

our apprécier ce temps 
particulier, le prophète Osée a 
une belle formule : « Je vais la 

séduire, je vais l'entraîner jusqu'au 
désert, et je lui parlerai cœur à cœur » 
(Os, 2, 16). Il propose d’entrer dans un 
moment qui permet de retrouver 
l’essentiel : la relation intime avec le 
Seigneur.   

ne comparaison peut éclairer à 
cet égard : celle de la boussole. 
L’aiguille de la boussole est 

orientée vers le nord magnétique; une 
fois qu’on a identifié le nord, on peut 
repérer les autres points cardinaux. 
L’aiguille, toutefois, peut être 
détournée par un objet en métal ou par 
un aimant placé près d’elle; on risque 
de faire fausse route, si on pense 
qu’elle indique alors le nord.   

3. Le temps du Carême a précisément pour but de nous faire retrouver le pôle de notre vie,

 

l’étoile polaire,

 

ce à partir de quoi le reste se situe. Nous sommes invités à identifier ce qui 
est la réalité centrale de nos vies, notre option fondamentale, celle en fonction de laquelle 
nous effectuons nos autres choix.   

our certains, la réalité centrale de 
la vie, c’est l’argent, le plaisir, le 
pouvoir. Combien de vies ont été 

ruinées, combien de familles ont été 
brisées, des liens amicaux perdus par 
la recherche démesurée de l’argent; la 
santé elle-même peut en être affectée. 
Pour l’argent, certains exploitent les 
autres et deviennent insensibles aux 
misères que souvent ils ont eux-mêmes 
suscitées ou qu’ils pourraient du moins 
soulager. Pensons en ce sens à la 
parabole du pauvre Lazare et du 
mauvais riche, enfermé dans sa bulle 
d’égoïsme (Luc 16, 19-31).  

our d’autres, la recherche du 
plaisir devient une obsession. Ils 
développent des dépendances 

extrêmes face à la boisson, la drogue 
ou la sexualité. Au bout de ce 
parcours, ils se retrouvent déçus par 
ces paradis artificiels et destructeurs 
qui ne sont que de purs mirages.  

’autres encore sont habités par 
une volonté de puissance, une 
volonté de domination sur les 

autres, et provoquent la destruction de 
tout ce qui s’oppose à eux. Le simple 
rappel des ravages indescriptibles 
suscités par le nazisme et le 
communisme suffit à montrer à quoi 
peut conduire une telle volonté.  



25 janvier 2013                « Progresser dans la connaissance de Jésus Christ » Page 3 

  
4.   Le temps du Carême nous permet de nous recentrer sur Dieu.

 
Reprenant l’image de la 

boussole dont l’aiguille est détournée par l’aimant, nous pouvons prendre conscience des 
réalités créées qui exercent sur nous une fascination qui restreint notre attention à Dieu; 
nous pouvons goûter la justesse de ce qu’écrivait saint Augustin : « Tu nous as faits pour 
toi, Seigneur, et notre cœur est sans repos tant qu’il ne se repose en toi » (Confessions, 1, 
1,1 : cité dans le Catéchisme de l’Église catholique n. 30).   

En cette Année de la Foi, inaugurée le 11 octobre dernier par le Saint-Père Benoît XVI, le     
temps du Carême constitue une excellente occasion pour approfondir notre lien avec le 
Seigneur, pour « progresser dans la connaissance de Jésus-Christ ».     

         
ous pouvons redécouvrir le vrai 
visage de Dieu

 

et par là découvrir 
qui nous sommes pour lui et 

comment nous pouvons changer pour 
devenir davantage à son image et à sa 
ressemblance (Gn 1, 26). Pour nous y aider, 
je recours à une homélie, magnifique comme 
à son habitude, que le Saint-Père a 
prononcée lors de la Journée Mondiale de la 
Jeunesse, à Cologne, le 20 août 2005.   

e Pape commente le voyage des 
Mages à Bethléem. Partis de leurs 
pays pour suivre l’Étoile, ils arrivent 

dans la ville où naît Jésus. C’est là que se 
produit l’essentiel de leur démarche, parce 
qu’après leur parcours sur les routes 
commence ce que le Pape appelle leur 
« cheminement intérieur ».  

n effet, en voyant l’Enfant de la 
Crèche, « ils devaient changer leur 
idée sur le pouvoir, sur Dieu et sur 

l'homme, et, ce faisant, ils devaient aussi se 
changer eux-mêmes. Maintenant, ils le 
constataient: le pouvoir de Dieu est différent 
du pouvoir des puissants de ce monde. Le 
mode d’agir de Dieu est différent de ce que 
nous imaginons et de ce que nous voudrions 

lui imposer à lui aussi. Dans ce monde, Dieu 
n'entre pas en concurrence avec les formes 
terrestres du pouvoir. Il n’a pas de divisions 
à opposer à d’autres divisions. Dieu n’a pas 
envoyé à Jésus, au Jardin des Oliviers, 
douze légions d'anges pour l'aider (cf. Mt 
26, 53). Au pouvoir tapageur et pompeux de 
ce monde, Il oppose le pouvoir sans défense 
de l’amour qui, sur la Croix - et ensuite 
continuellement au cours de l'histoire - 
succombe et qui cependant constitue la 
réalité nouvelle, divine, qui s’oppose ensuite 
à l’injustice et instaure le Règne de Dieu. 
Dieu est différent – c’est cela qu’ils 
reconnaissent maintenant. Et cela signifie 
que, désormais, eux-mêmes doivent devenir 
différents, ils doivent apprendre le style de 
Dieu… Ils apprennent que leur vie doit se 
conformer à cette façon divine d’exercer le 
pouvoir, à cette façon d’être de Dieu lui-
même. Ils doivent devenir des hommes de la 
vérité, du droit, de la bonté, du pardon, de 
la miséricorde. Ils ne poseront plus la 
question : à quoi cela me sert-il? Ils devront 
au contraire poser la question: avec quoi 
est-ce que je sers la présence de Dieu dans 
le monde? Ils doivent apprendre à se perdre 
eux-mêmes et ainsi à se trouver eux-mêmes 
».   



25 janvier 2013                « Progresser dans la connaissance de Jésus Christ » Page 4 

 
6.     La rencontre avec le vrai visage de Dieu nous change.  Nous pouvons « nous ouvrir à sa 

lumière par une vie de plus en plus fidèle ». C’est ce que rappelle le Saint-Père en 
poursuivant sa réflexion; il souligne que c’est ce qui s’est produit dans la vie des saints : ils 
ont été transformés par le Christ, ils sont devenus semblables à lui. « Les bienheureux et les 
saints ont été des personnes qui n’ont pas cherché obstinément leur propre bonheur, mais 
qui ont simplement voulu se donner, parce qu’ils ont été touchés par la lumière du Christ. 
Ils nous montrent ainsi la route pour devenir heureux, ils nous montrent comment on 
réussit à être des personnes vraiment humaines. Dans les vicissitudes de l’histoire, ce sont 
eux, les saints, qui ont été les véritables réformateurs qui, bien souvent, ont fait sortir 
l’histoire des vallées obscures dans lesquelles elle court toujours le risque de s’enfoncer à 
nouveau; ils l'ont illuminée chaque fois que cela était nécessaire, pour donner la possibilité 
d’accepter - parfois dans la douleur - la parole prononcée par Dieu au terme de l’œuvre de 
la création: "Cela est bon" … C’est seulement des saints, c'est seulement de Dieu que vient 
la véritable révolution, le changement décisif du monde. Au cours du siècle qui vient de 
s’écouler, nous avons vécu les révolutions dont le programme commun était de ne plus rien 
attendre de Dieu, mais de prendre totalement dans ses mains le destin du monde. Et nous 
avons vu que, ce faisant, un point de vue humain et partial était toujours pris comme la 
mesure absolue des orientations. L’absolutisation de ce qui n’est pas absolu mais relatif 
s’appelle totalitarisme. Cela ne libère pas l’homme, mais lui ôte sa dignité et le rend 
esclave. Ce ne sont pas les idéologies qui sauvent le monde, mais seulement le fait de se 
tourner vers le Dieu vivant, qui est notre créateur, le garant de notre liberté, le garant de 
ce qui est véritablement bon et vrai. La révolution véritable consiste uniquement dans le 
fait de se tourner sans réserve vers Dieu, qui est la mesure de ce qui est juste et qui est, en 
même temps, l’amour éternel. Qu'est-ce qui pourrait bien nous sauver sinon l’amour? »  

insi, lorsque nous entrons en contact 
réel avec le Seigneur, nous ne 
pouvons faire autrement qu’être 

changés. Le Seigneur offre tout; la réponse 
nous appartient. Un peu comme avec un 
appareil qui possède de nombreuses 
possibilités : l’usage dépend de nous; avec le 
même internet, je peux envoyer des 
messages d’amour ou des messages de haine; 

c’est ma liberté qui choisit. Dieu donne à 
l’être humain des capacités, mais leur mise 
en application dépend de la liberté : le même 
cœur peut aimer ou haïr, les mêmes mains 
peuvent blesser ou soigner;  tout dépend du 
sens donné à la vie, tout dépend de la place 
qu’occupe Dieu dans mon intelligence et 
dans mon cœur.   

7. En ce temps du carême, en cette Année de la Foi, je vous invite à entrer dans la foi de 
l’Église sur le mystère de Dieu, à redécouvrir le visage de Dieu, tel qu’il s’est révélé en 
Jésus, pour être changés en lui,

 

pour lui devenir plus conformes. Cela est possible d’abord 
et avant tout par la prière. A cet égard, je vous propose quelques pistes.   

1) Prendre quinze minutes de prière 
personnelle

 

chaque jour. La prière est 
un dialogue avec le Seigneur où on 
écoute sa parole et où on lui exprime 
nos désirs. Ces quinze minutes peuvent 

se faire le matin, avant le travail, ou le 
soir, avant le repos de la nuit; cela 
suppose de la conviction et une bonne 
discipline, en acceptant par exemple de 
laisser certaines émissions de télévision. 



25 janvier 2013                « Progresser dans la connaissance de Jésus Christ » Page 5 

 
2) Pendant ces quinze minutes, on peut 

écouter la Parole de Dieu. Nous pouvons 
lire intégralement un évangile (saint 
Matthieu, 28 chapitres; saint Marc, 16; saint 
Luc, 24, ou saint Jean, 21). A raison d’un 
chapitre par jour, nous regardons Jésus avec 
les yeux de cet évangéliste, dans une lecture 
lente de son texte.  

3) On peut aussi méditer. La méditation 
est une sorte de mastication spirituelle,                           
similaire à celle que nous faisons en 
mangeant une bouchée à la fois. Je suggère 
une petite méthode, facile à employer : Jésus 
devant les yeux, Jésus dans le cœur, Jésus 
dans les mains. On regarde ce que fait Jésus 
(ses gestes, ses paroles), les réactions de gens 
face à lui; on demande à Jésus de mettre ses 
sentiments dans nos cœurs; on choisit une 
action pour mettre sa parole en application 
dans la journée.  

4) On peut aussi, en cette année de la foi, 
recourir au Credo de Nicée-Constantinople, 
le réciter lentement chaque jour pendant le 
Carême, pour contempler le mystère de la 
Sainte Trinité.  

5) On peut également lire des pages du 
Catéchisme de l’Église catholique ou du 
Compendium. Ces deux livres comportent 
quatre parties : le contenu de la foi, les 
sacrements, les commandements de Dieu, la 
prière. Selon nos préoccupations, on peut 
aussi échanger sur l’un ou l’autre aspect en 
couple, en famille, avec des amis.  

6) On peut aussi lire une vie de saint ou 
de sainte.    

7) Finalement, on peut intensifier la vie 
sacramentelle : participer à la sainte Messe 
avec plus de ferveur, recourir au sacrement 
du pardon.    

u terme de cette Lettre pour le Carême de l’Année de la Foi 2013, je désire inviter de 
nouveau chacun et chacune de vous, chers diocésains et diocésaines, à profiter de ce 
temps liturgique pour intensifier votre connaissance du Seigneur, votre lien avec lui; c’est 

ainsi qu’on peut être transformé par sa grâce et devenir reflet de sa présence dans le monde. 
C’est l’objet de ma prière pour vous et pour notre Église diocésaine.  

Accorde-nous, Dieu tout-puissant, 
tout au long de ce carême, 

de progresser dans la connaissance de Jésus Christ 
et de nous ouvrir à sa lumière 

par une vie de plus en plus fidèle.     

† Serge Poitras 
Évêque de Timmins   

FÊTE DE LA CONVERSION DE SAINT PAUL 



This document was created with Win2PDF available at http://www.win2pdf.com.
The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.
This page will not be added after purchasing Win2PDF.

http://www.win2pdf.com

