Lettre pastorale

« Ceci est mon corps, donné pour vous» (Lc 22, 19)

Monseigneur Serge Poitras
Evéque de Timmins



« Ceci est mon corps, donné pour vous» (Lc 22, 19)

hers fideles du Diocése de Timmins, en

septembre 2013, je vous ai adressé ma
Lettre pastorale « En chemin avec Jésus »,
qui proposait |'expérience des disciples
d’Emmaiis comme inspiration pour I'année
2013-2014. Ces  disciples, dans un
cheminement marqué par les
interrogations, ont été rencontrés par
Quelqu’un qui leur a apporté la lumiere leur
permettant de comprendre le sens des
événements qui venaient de se produire;
ayant accepté leur invitation a demeurer
aupres d’eux, ce voyageur « prit le pain, le
bénit, le rompit et leur donna. Alors leurs
yeux s’ouvrirent et ils le reconnurent » (Lc
24,30-31).

vec la présente Lettre, en cette période

estivale qui donne plus de liberté pour
méditer, je désire vous offrir quelques
pistes de réflexion sur la présence du
Seigneur dans la Sainte Eucharistie, de sorte
que, comme les disciples d’Emmaliis, nos
yeux s’ouvrent davantage sur ce grand
mystére et y reconnaissent le Seigneur
Jésus vivant.

L'Eucharistie est un sacrement que nous

célébrons trés souvent. Chaque
dimanche en effet, depuis la Résurrection
de Jésus, les fidéles y sont convoqués; il est

méme possible d’y participer chaque jour,
comme plusieurs le font au moins durant le
temps du Caréme ou de I’Avent; on célébre
aussi I'Eucharistie lors des confirmations,
des mariages ou des funérailles. Toutefois
certains de nos fréres et soeurs n’en voient
plus I'importance ou la nécessité pour leur
vie chrétienne; pour leur part, les
pratiquants réguliers sont confrontés a la
routine qui en ternit le caractere
merveilleux. Il importe donc d’y réfléchir
sérieusement.

L’Eucharistie vient du Seigneur Jésus lui-

méme, comme nous le rappelons d’ailleurs
au ceeur de chaque messe :

Ayant pris du pain et rendu grdéce, il le rompit et le leur donna, en disant : « Ceci est mon corps,
donné pour vous. Faites cela en mémoire de moi. » Et pour la coupe, apres le repas, il fit de
méme, en disant : « Cette coupe est la nouvelle Alliance en mon sang répandu pour vous ».

(Lc 22, 19-20; cf. Mt 26, 26-29; Mc 14, 22-24; 1 Co 11, 23-25)



1- « Ceci est mon corps, donné pour vous ». Cest sur la présence du Seigneur dans

I’Eucharistie, aspect fondamental de la foi catholique, que je désire m’arréter. L’Eglise a
accueilli avec un infini respect I'enseignement de Jésus a ce sujet, tel qu’on le trouve au
chapitre 6 de I'Evangile selon saint Jean : « Moi, je suis le pain de la vie. Celui qui vient @ moi
n’aura jamais faim; celui qui croit en moi n’aura jamais soif » (v. 35). « Moi, je suis le pain
vivant, qui est descendu du ciel : si quelqu’un mange de ce pain, il vivra éternellement. Le
pain que je donnerai, c’est ma chair, donnée pour la vie du monde » (v. 51). « Si vous ne
mangez pas la chair du Fils de ’homme et si vous ne buvez pas son sang, vous n’avez pas la
vie en vous. Celui qui mange ma chair et boit mon sang a la vie éternelle; et moi, je le
ressusciterai au dernier jour. En effet, ma chair est la vraie nourriture et mon sang est la
vraie boisson. Celui qui mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi je demeure
en lui » (v. 53-56). Depuis toujours, I’Eglise a compris ces paroles de Jésus comme indiquant
sa présence dans I'Eucharistie de maniére tout a fait unique.

Trente: DS 1651).
"Cette présence, on
la nomme ‘réelle’,

2- Dans le catéchisme de IEglise
catholique, la foi de I'Eglise est formulée

ainsi: « Le mode de présence du Christ sous
les espéces eucharistiques est unique. |l
éleve [I’Eucharistie au-dessus de tous les

non a titre exclusif,
comme si les autres
présences n’étaient

sacrements et en fait "comme la perfection
de la vie spirituelle et la fin a laquelle
tendent tous les sacrements " (S. Thomas
d’A., s. th. 3, 73, 3). Dans le tres saint
sacrement de I’Eucharistie sont " contenus
vraiment, réellement et substantiellement le
Corps et le Sang conjointement avec I'dme
et la divinité de notre Seigneur Jésus-Christ,
et, par conséquent, le Christ tout entier " (Cc

pas ‘réelles’, mais
par excellence parce
qu’elle est
substantielle, et que
par elle le Christ,
Dieu et homme, se
rend présent tout
entier" (MF 39)» (N. 1374).

3- « C’est par la conversion du pain et du vin au Corps et au Sang du Christ que le Christ

devient présent en ce sacrement. Les Péres de I’Eglise ont fermement affirmé la foi de
I’Eglise en Iefficacité de la Parole du Christ et de 'action de I'Esprit Saint pour opérer cette
conversion » (n. 1375).

4- « Le concile de Trente résume Ia foi catholique en déclarant : " Parce que le Christ, notre

Rédempteur, a dit que ce qu’il offrait sous I'espéce du pain était vraiment son Corps, on a
toujours eu dans I’Eglise cette conviction, que déclare le saint Concile de nouveau : par la
consécration du pain et du vin s’opére le changement de toute la substance du pain en la
substance du Corps du Christ notre Seigneur et de toute la substance du vin en la substance
de son Sang; ce changement, I'Eglise catholique I'a justement et exactement appelé
transsubstantiation " (DS 1642) (N. 1376).



5- « La présence eucharistique du

Christ commence au moment de Ila
consécration et dure aussi longtemps que
les espéces eucharistiques subsistent. Le
Christ est tout entier présent dans chacune

des espéces et tout entier dans chacune de
leurs parties, de sorte que la fraction du
pain ne divise pas le Christ (cf. Cc. Trente :
DS 1641 » (N. 1377).

6- Devant ces textes, tant du Seigneur que de son Eglise, nous sommes invités a nous arréter,

pour percevoir la profondeur du mystére de la présence eucharistique du Seigneur et y
adhérer avec une foi plus consciente et un amour plus intense. Pour nous y aider, je
m’inspire de I’'Hymne Adoro te devote, que la tradition attribue a saint Thomas d’Aquin
(1226-1274) et que I'Eglise conserve dans sa liturgie; on en retrouve d’ailleurs deux strophes
dans le Catéchisme (n. 1381). Lorsque la Féte du Saint-Sacrement a été instituée en 1264,
pour attirer I'attention des fidéles sur ce sacrement et lui rendre le culte qu’il requiert, le
Pape Urbain IV s’est adressé a saint Thomas pour la rédaction de I'Office liturgique, dont la

majeure partie est encore en usage. Voici

commenter.

cette belle et profonde hymne que je vais

Premiére strophe : «Je t’adore

Je t'adore profondément, Divinité cachée, vraiment présente sous ces apparences; a toi
mon cceur se soumet tout entier, parce qu’a te contempler, tout entier il défaille.

La vue, le golit, le toucher ne t’atteignent pas : a ce qu’on entend dire seulement il faut
se fier; je crois tout ce qu’a dit le Fils de Dieu : rien de plus vrai que cette parole de vérité.

Sur la croix, se cachait ta seule divinité; mais ici, en méme temps, se cache aussi ton
humanité. Toutes les deux, cependant, je les crois et je les confesse, je demande ce qu’a
demandé le larron pénitent.

Tes plaies, tel Thomas, je ne les vois pas; cependant, tu es mon Dieu, je le confesse. Fais
que toujours davantage je croie en toi, j’espére en toi, je t’aime.

O mémorial de la mort du Seigneur, pain vivant qui procure la vie a ’homme, procure a
mon esprit de vivre de toi, et de toujours savourer ta douceur.

Pieux pélican, Jésus mon Seigneur, moi qui suis impur, purifie-moi par ton sang, dont une
seule goutte aurait suffi a sauver le monde entier de toute faute.

Jésus, que sous un voile, a présent, je regarde, je t’en prie : que se réalise ce dont j’ai tant
soif : te contempler la face dévoilée. Que je sois bienheureux a la vue de ta gloire. Amen.

contempler, tout entier il défaille ». Saint

Thomas rappelle ici I'aspect ‘caché’ du

profondément, Divinité cachée, vraiment
présente sous ces apparences; d toi mon
cceur se soumet tout entier, parce qu’a te

Seigneur dans I'Eucharistie. C’est on ne peut
plus vrai : nos yeux voient un petit morceau



de pain, et pourtant notre foi y reconnait le
Fils de Dieu. On aimerait que la présence de
Dieu soit plus évidente,
comme le déclare Moise lui-
méme dans I’Ancien
Testament; il dit en effet a
Dieu : « Je t’en prie, laisse-moi
contempler ta gloire. Le
Seigneur dit : « Je vais passer
devant toi avec toute ma
splendeur, et je proclamerai devant toi mon

nom qui est: LE SEIGNEUR. Je fais grdce a
qui je veux, je montre ma tendresse a qui je
veux. » Il dit encore: « Tu ne pourras pas
voir mon visage, car un étre humain ne peut
pas me voir et rester en vie. » Le Seigneur
dit enfin : « Voici une place prés de moi, tu
te tiendras sur le rocher ; quand passera ma
gloire, je te mettrai dans le creux du rocher
et je t'abriterai de ma main jusqu’a ce que
j'aie passé. Puis je retirerai ma main, et tu
me verras de dos, mais mon visage,
personne ne peut le voir » (Ex 33,18-23).

8-

9-

Avec Moise, nous aimerions voir Dieu, ou encore que Dieu soit évident, pour nous, comme

pour tous. Ce n’est pas que Dieu soit ‘cachottier’ : en fait, il est tellement grand que nous ne
pouvons le saisir. Une comparaison peut aider a comprendre cet aspect : je ne peux fixer le
soleil avec mes yeux, je dois me contenter de voir la lumiere qu’il projette. Il en va ainsi
pour Dieu : on ne peut sur cette terre le voir ‘face a face’; il faudra qu’il nous transforme
pour nous rendre capables de le voir. Toutefois, il se rend visible en particulier par son Fils,
« I'image du Dieu invisible » (Col 1, 15). Dieu se manifeste ‘sous ces apparences’, sous des
figures, par respect pour notre liberté : si nous le voyions parfaitement, nous serions
comme obligés de le reconnaitre; en se laissant entrevoir par des signes, il donne assez de
lumiére pour que nous puissions le reconnaltre, mais pas trop pour ne pas nous aveugler.
Avec saint Thomas d’Aquin, nous pouvons dire : « A te contempler, tout entier je défaille ».
Quand on prend conscience de cette Présence de Dieu, on éprouve une joie immense,
semblable a celle des parents qui revoient leur enfant disparu, ou encore du fiancé qui
retrouve sa fiancée aprés une longue absence. Voir quelqu’un que j'aime me réjouit le
ceoeur; voir quelgu’un que je n’aime pas me peése.

qguotidienne: on peut en effet poser

Deuxieme strophe: «La vue, le e o
! différents regards sur une personne. Ainsi le

golit, le toucher ne t’atteignent pas: a ce
qu’on entend dire seulement il faut se fier;
je crois tout ce qu’a dit le Fils de Dieu : rien
de plus vrai que cette parole de
vérité ». Ce que l'on voit, golte ou
touche, c’est le petit morceau de pain.
Nos sens n’arrivent pas a saisir la
présence de Dieu: ils en sont
incapables. On constate quelque chose
de semblable dans notre Vvie

lion qui me regarde ne voit en moi que son
prochain repas; le vendeur qui me regarde
ne voit qu’un client qu’il peut servir et qui
peut lui apporter de I'argent; en
laboratoire, on peut scruter les
chromosomes d’une personne,
mais cela n’atteint pas la richesse
de son mystére. Quel est le regard
juste qu’on peut poser sur une
personne? Cest celui de



I'amour qui permet de voir la personne sa femme et vice versa, 'amour des parents
dans son ensemble: 'amour du mari pour pour leurs enfants.

10- Dans le cas de I'Eucharistie, c’est la méme chose : I'étude d’une hostie en laboratoire ne

pourrait identifier que ses composantes de blé. Pour reconnaitre que I’hostie consacrée est
M w,  plus que du pain, il faut le regard de la foi. Elle seule discerne le Corps du Christ. Elle
s’appuie, non sur ce que les sens lui disent, mais sur ce qu’a dit le Fils de Dieu : comme
catholiques, rappelle saint Thomas, nous croyons que le pain devient le Corps du Christ,
parce que c’est lui qui I'a dit. Dans notre vie quotidienne, nous acceptons la parole de
guelqu’un qui nous raconte sa visite en un pays que nous n’avons jamais vu; nous croyons
sa description, parce que nous avons confiance en cette personne. A plus forte raison nous
pouvons croire ce que dit Jésus, lui qui est le Fils de Dieu. Il n’y a « rien de plus vrai que cette
parole de vérité ».

11- Le message de Jésus sur I'Eucharistie n’est pas accepté de tous; déja, comme on le voit en
saint Jean, plusieurs de ses disciples trouvaient son enseignement difficile (Jn 6, 60), au
point méme ou « beaucoup s’en retournerent et cessérent de I'accompagner » (v. 66).
Quelle est la réaction de Jésus face a ces départs ? Il ne change pas sa

doctrine pour la rendre acceptable; il demande méme aux apétres : Selu g C

. . ¢ apo Aire

« Voulez-vous partir, vous aussi ? » (v. 67). Nous avons alors I'admirable 4 WA ]F
profession de foi de saint Pierre : « Seigneur, a qui irions-nous ? Tu as les \L %{ HJJ\

i

paroles de la vie éternelle. Quant a nous, nous croyons et nous savons que
tu es le Saint de Dieu » (v. 69).

(« Qui vous écoute m’écoute » (Lc 10, 16); le
prochain (« ce que vous avez fait a 'un de

cette medltatlon sur les deux premlere‘s ces petits qui sont mes fréres, c’est & moi
strophes Qe I"'Hymne Adoro t? devote, a que vous I'avez fait ») (Mt 25,40).
approfondir notre acte de foi. Quelques

applications spirituelles :

12- Nous sommes ainsi invités, aprés

c. A la suite de saint Pierre et des

apotres qui sont restés fideles a Jésus,
proclamer notre
foi dans sa Parole
et par conséquent
reconnaitre sa
Présence dans
I’Eucharistie, au-
dela de nos sens.

a. Reconnaitre les chemins de Dieu : lui
qui est invisible, se manifeste a travers des
signes visibles, en particulier son Fils, qui
prolonge sa présence par les sacrements, et
surtout I'Eucharistie.

b. Identifier les autres signes que Dieu
nous envoie dans notre cheminement vers
lui: la Création, sa Parole, ses ministres




13-Troisiéme strophe : « Sur la croix, se cachait ta seule divinité; mais ici, en méme temps, se

cache aussi ton humanité. Toutes les deux, cependant, je les crois et je les confesse, je
demande ce qu’a demandé le larron pénitent ». Selon le récit de la Passion de Jésus,
beaucoup de Juifs, de méme que les prétres et les autorités romaines, n‘ont vu en Jésus
gu’un condamné comme les autres, un homme cloué sur une croix; sa divinité était loin
d’étre évidente; lui sont demeurés fideles la Sainte Vierge, saint Jean et quelques femmes;
pourtant, quelques jours auparavant, les foules I'avaient acclamé en chantant : « Béni soit
celui qui vient au nom du Seigneur » (Mt 21, 9). En le voyant mourir, le centurion finira par
reconnaitre : «Vraiment cet homme était Fils de Dieu » (Mc 15, 39). Dans I'Eucharistie, se
cachent la divinité et 'humanité de Jésus. Saint Thomas invite a les professer toutes les
deux : dans ce pain, je vois Jésus qui est le Fils de Dieu.

14- Saint Thomas évoque la priere du

Bon Larron, que nous nous rappelons:
« Jésus, souviens-toi de moi quand tu
viendras dans ton Royaume » (Lc 23, 42).
Nous avons ce méme grand désir de
parvenir au Royaume de Dieu. Nous

pouvons réentendre la réponse de Jésus:
« Aujourd’hui, avec moi, tu seras dans le
Paradis » (Lc 23, 43): par la communion,
nous expérimentons la présence de Jésus,
qui est déja le Paradis.

15- Quatriéme strophe : «Tes plaies, tel Thomas, je ne les vois pas; cependant, tu es mon Dieu,
je le confesse. Fais que toujours davantage je croie en toi, j’espére en toi, je t’aime». Saint
Thomas renvoie ici a la rencontre de I'apétre Thomas huit jours aprés la
résurrection (Jn 20, 24-29); celui-ci ne voulait pas croire en la résurrection
a moins de mettre son doigt dans la marque des clous, ses mains dans le p;
coté de Jésus. Quand il le fait, il s’exclame : « Mon Seigneur et mon Dieu »

(v. 28). Et on entend alors Jésus déclarer : « Heureux ceux qui croient sans

avoir vu ». Quelques applications spirituelles :

a. De nombreux chrétiens, lors de I'élévation de I’hostie et du calice a la messe, au
moment ou ils inclinent la téte en signe de vénération et d’adoration,
reprennent la profession de foi de I'apotre Thomas et disent : « Mon Seigneur et
mon Dieu ». C’est sans doute quelque chose a maintenir.

b. Nous sommes invités a redire au Seigneur que nous croyons en lui, que nous
espérons en lui, que nous I'aimons : ce sont la les trois actes les plus importants
pour un chrétien, les vertus théologales qui nous unissent directement a Dieu.
Sur terre, elles sont présentes toutes les trois, affirme saint Paul, mais au ciel ne
demeurera que la charité (I Co 13, 13).



16- Cinquiéme strophe : « O mémorial

de la mort du Seigneur, pain vivant qui
procure la vie a I’lhomme, procure a mon
esprit de vivre de toi, et de toujours
savourer ta douceur ». Le mot ‘mémorial’
renvoie a une expérience commune : celle
de conserver un objet qui a appartenu a
guelqu’un qu’on aime; en voyant cet objet,
le souvenir de la personne aimée est allumé
de nouveau et I'amour pour elle est comme
activé. L'Eucharistie est un mémorial dans
ce sens-la: elle nous rappelle Jésus, sa
passion, sa résurrection. Cependant, elle est

plus qu’un souvenir: quand on fait
mémoire de Jésus a la messe, il se rend
réellement présent; en fait nous sommes
avec lui au Cénacle lorsqu’il institue ce
sacrement; nous sommes avec lui au
Calvaire lorsqu’il meurt sur la croix; nous
sommes avec lui au soir de Paques lorsqu’il
se fait reconnaitre par les disciples
d’Emmalis au partage du pain. Le mémorial
de Jésus dépasse les limites du temps,
comme la technologie moderne dépasse
certaines limites de I'espace (on peut voir
en direct un évenement se dérouler sur un
autre continent).

17- Sixieme strophe : « Pieux pélican, Jésus mon Seigneur, moi qui suis impur, purifie-moi par
ton sang, dont une seule goutte aurait suffi a sauver le monde entier de toute faute ». Cette

image du pélican surprend; pourtant, elle a été trés employée dans le passé
pour évoquer I'Eucharistie. Son utilisation repose sur une observation que
les anciens avaient faite : les bébés pélicans se nourrissent d’une nourriture
prédigérée que leur mere conserve dans son estomac; de couleur rougeatre,
elle donnait I'impression que les bébés se nourrissaient du sang de leur
mere. C’'est cela qui a permis le rapprochement avec I’'Eucharistie : dans ce
sacrement, le Seigneur se donne lui-méme totalement, avec son corps
donné, son sang versé; il ne garde rien pour lui-méme.

18- Devant ce don total de Jésus, le croyant ne peut que ressentir ses propres limites, son

amour imparfait. C'est d’ailleurs ce que saint Pierre avait dit a Jésus lors de leur premiére
rencontre : « Eloigne-toi de moi, Seigneur, car je suis un homme pécheur » (Lc 5, 8); c’est le
méme effroi qu’avait ressenti le prophéte Isaie dans sa vision de Dieu : « Malheur a moi, je
suis perdu; car je suis un homme aux lévres impures » (Is 6, 5). La conscience de notre
faiblesse, de notre misére, de notre péché, ne doit cependant pas nous éloigner de Dieu, car
il est venu « appeler non pas des justes mais des pécheurs » (Mt 9, 13).

o

19- Saint Thomas parle de la

purification par le sang. Dans
notre monde, la purification se
fait plutét par I'eau; toutefois, dans
plusieurs religions, on recourt au sang pour
purifier, parce qu’il est vie. La médecine
contemporaine offre un usage qui permet
de comprendre la valeur purificatrice du

sang de Jésus: celle des transfusions
sanguines : une personne malade, vu son
état de faiblesse ou la grande maladie qui
I'affecte, a besoin d’un sang neuf qui va
régénérer le sien. C'est précisément ce que
fait le Seigneur par sa présence : il régénére
nos ceeurs, en leur transfusant son sang pur
de toute maladie, pour nous permettre



d’aimer a sa maniére et sous son influence.
Saint Thomas souligne aussi la valeur
d’une seule goutte du sang du Christ :
elle a une valeur infinie, parce qu’elle

20- Septiéme et derniere strophe:

« Jésus, que sous un voile, a présent, je
regarde, je t’en prie : que se réalise ce dont
j’ai tant soif : te contempler la face dévoilée.
Que je sois bienheureux a la vue de ta
gloire ». Saint Thomas conclut sa
contemplation du Seigneur dans
I’'Eucharistie en revenant sur le fait que c’est
a travers un voile, un signe, qu’il se laisse

est le sang du Fils de Dieu. Jésus a voulu
montrer a I’humanité comment son amour
est infini : il a tout donné, il a « aimé jusqu’a
la fin », comme I’écrit saint Jean (Jn 13, 1).

rencontrer. Cette rencontre entretient le
désir du ciel, alors que tous les signes
disparaitront et que nous verrons Dieu, face
a face, dans un bonheur éternel. Il nous faut
activer en nous ce désir de [I'éternité
bienheureuse : « La vie éternelle, c’est qu’ils
te connaissent, toi le seul vrai Dieu, et celui
que tu as envoyé, Jésus Christ » (Jn 17, 3).

21-Au terme de cette méditation sur la présence du Seigneur dans la sainte Eucharistie, je

voudrais proposer quelques exercices spirituels qui pourront aider a étre plus attentifs a ce

Mystere pour en vivre de maniére plus profitable.

a. Faire un acte de foi en la Présence eucharistique de Jésus : en voyant le Pain, voir

plus profondément, c’est-a-dire reconnaitre le Seigneur Jésus présent sous ce

signe dans son humanité et sa divinité. Nous exprimons notre foi lorsque
nous entrons dans I'église : en faisant le signe de la croix avec I'eau bénite :
elle nous rappelle notre baptéme qui a fait de nous les enfants de Dieu le
Pére, fréeres et sceurs de Jésus dans I'Esprit. Nous faisons ensuite la
génuflexion en nous tournant vers le tabernacle ou est conservé le Saint-
Sacrement. Et finalement, lorsque le ministre nous présente |I'hostie, nous
disons ‘Amen’, ce qui veut dire « oui je crois, oui c’est certain ».

b. Nous faisons aussi un acte d’espérance : nous sommes en cheminement vers

Dieu; nous comptons sur lui pour gu’il nous accompagne dans les différentes
étapes de notre parcours terrestre, jusqu’a la vision de sa gloire.

c. Nous faisons un acte d’amour: la Présence eucharistique du Seigneur est un

signe de son amour infini pour I"humanité, lui qui a dit: « Je suis avec vous
jusqu’a la fin du monde » (Mt 28, 20). Par notre amour, nous répondons a cet

amour.

d. L’Eglise nous invite a recevoir le Seigneur présent dans I’Eucharistie par ce qu’on
appelle la ‘communion’. Ce geste ne devrait jamais étre banal, mais plein de foi,
d’espérance et de charité. On se prépare a la communion par la priére ol on

exprime au Seigneur notre intention de le recevoir: on ne communie pas en effet



parce que les autres le font, mais par souci de nous rapprocher du Seigneur. On
examine également notre conscience : de méme que lorsqu’on regoit un visiteur
on tient a ce que la maison soit bien rangée, de méme pour recevoir le Seigneur,
il faut un coeur bien préparé : reconnaitre nos péchés quotidiens et en demander
pardon, recourir au sacrement de pénitence si on a eu le malheur de se
séparer de Dieu par une faute grave, en nous rappelant les paroles de
saint Paul : « On doit s’examiner soi-méme avant de manger de ce pain
et de boire a cette coupe. Celui qui mange et boit mange et boit sa
propre condamnation s’il ne discerne pas le corps du Seigneur » (I Co 11,
28-29). L’Eglise nous invite aussi avant de recevoir la communion a
reprendre la priere du Centurion : « Seigneur, je ne suis pas digne de te
recevoir, mais dis seulement une parole, et je serai guéri ».

Un autre moyen de se préparer est ce qu’on appelle le ‘jelne eucharistique’. On
s’abstient de manger une heure avant la communion: ce léger jeline nous
permet de penser que dans une heure on fera un geste important.

Notre attitude corporelle exprime aussi notre foi et notre respect envers le
Seigneur. Avant de communier, il convient de faire une génuflexion ou une
inclination profonde, pendant que la personne qui nous précede recoit la
communion. Selon le droit de I'Eglise, les fideles recoivent la Sainte Eucharistie
de la main du ministre, soit debout, soit a genoux, dans la main ou sur la langue,
selon leur choix; ils peuvent aussi communier sous I'espéece
du pain seulement ou sous les deux espéces; en ce cas, ils
boivent directement au calice ou recoivent sur la langue
I’hostie que le ministre a plongée dans le calice.

Une fois de retour a sa place, il faut profiter de ce moment d’intimité avec le
Seigneur pour faire une priére fervente : soit en s’unissant au chant s’il y en a un,
soit en demeurant en silence pour assurer un dialogue intérieur avec le Seigneur.
C’est apres I'oraison du prétre qu’on pourra procéder aux annonces qui touchent
la vie paroissiale.

Lorsque les époux communient ensemble, le Seigneur travaille au plus profond
de leurs cceurs pour les unir davantage a lui et entre eux.

L'Eucharistie nourrit et stimule en nous la charité, dans le sillage des disciples
d’Emmalds qui sont repartis vers leurs freres apres leur rencontre avec Jésus.
Nous apprenons a aimer ceux que le Seigneur aime.

10



j. LEglise conserve la sainte Eucharistie pour la_communion des malades, le
Viatique et I'adoration. Il est important de porter la communion
a nos freres et sceurs malades ou agés, incapables de se
déplacer; c’est un service précieux qui fait partie du ministere
des prétres et des diacres; d’autres personnes peuvent aussi se
voir confier ce ministére pour assurer la communion plus
fréquente.

k. Dans les paroisses, en plus du prétre et des diacres, certains
fidéles sont ministres extraordinaires de la communion. Je les remercie ces
personnes pour ce précieux service qu’elles rendent au Seigneur et a son Eglise;
je les invite a étre toujours davantage conscientes de cette grande
responsabilité, en démontrant envers la Sainte Eucharistie 'adoration requise
tant par leur piété intérieure que par leur attitude extérieure, empreinte d’un
profond respect.

l.  Lorsqu’une personne approche de la mort, elle est invitée a recevoir la derniere
communion qu’on appelle le Viatigue. Le prétre peut en méme temps offrir le
sacrement de pénitence, I'onction des malades, avec la bénédiction apostolique.

m. Consciente de la nécessité vitale de I'Eucharistie, I'Eglise demande a tous ses
fideles de recevoir la communion au moins une fois I’an.

n. Il est de la plus haute importance d’éduquer les jeunes au respect de la Sainte

Eucharistie en leur faisant identifier la place du tabernacle dans I'église, en les

- invitant a se tourner vers lui avec respect, car le Seigneur y est

présent; il faut aussi leur enseigner a préparer leurs

communions en les invitant a développer leur relation
personnelle avec le Seigneur dans la priére.

0. Il est bon de trouver des moments d’adoration du Seigneur dans I'Eucharistie, de
maniére personnelle ou encore de fagon communautaire au niveau paroissial.

p. L’Eucharistie est impossible sans prétre. Il faut prier le Seigneur de sorte que
ceux qu’il appelle & ce ministére indispensable a son Eglise aient la générosité de
répondre.

voulait l'approfondir, je renvoie a
I'enseignement récent du Magistere sur
I’Eucharistie. Apres le Concile Vatican Il qui
a amené la réforme liturgique, les
Souverains Pontifes n‘ont pas manqué
d’offrir a I'Eglise un précieux enseignement
sur I'Eucharistie. Ainsi, le Pape Paul VI a

22- Voila donc guelques considérations

sur la Présence du Seigneur dans
I’'Eucharistie et sur la maniere de
communier avec plus de ferveur et de fruit.
J'ai bien conscience que je n’ai pas touché
toute la doctrine de I'Eglise. Si quelqu’un

11



publié I'Encyclique Mysterium Fidei le 3
septembre 1965, avant méme la fin du
Concile. Le Catéchisme de [I’Eglise
catholique, qui date de 1992, consacre de
nombreux numéros a ce sacrement (1322-
1419). Saint Jean-Paul 1l a écrit de
nombreux textes, eux aussi toujours
actuels: en plus de ses lettres aux Prétres
chaque Jeudi Saint, je signale I'Encyclique
Ecclesia de Eucharistia, le 17 avril 2003 en la

25° année de son pontificat, la Lettre Mane
nobiscum Domine, du 17 octobre 2004; le
méme Pontife a inauguré une année de
I’Eucharistie (2004-2005), qu’a conclue son
successeur, le Pape Benoit XVI; celui-ci a
méme tenu un Synode sur I'Eucharistie,
dont il a présenté les fruits dans
I’Exhortation post-synodale Sacramentum
Caritatis, le 22 février 2007.

Puisse le Seigneur nous aider tous a approfondir notre foi et notre amour pour la Sainte
Eucharistie, source et sommet de la vie chrétienne (Lumen Gentium 11), indispensable pour la

nouvelle Evangélisation.

-+ Ta

tlrgd)

+ Serge Poitras

Evéque de Timmins.

13 juin 2014, solennité de saint Antoine de Padoue, patron du diocése de Timmins

12



