
 
 

Lettre pastorale 
 

 « A l’exemple du Dieu saint qui vous a appelés,  
devenez saints, vous aussi, dans toute votre conduite  »  

(I Pi 1, 15) 
 

Réflexions sur la vocation universelle à la sainteté 
 

Carême 2017 
 

 
 

Bienheureux Fra Angelico (1400- 1455) : saints et saintes 
 
 

Monseigneur Serge Poitras 
Évêque de Timmins 



2 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

u cours de l’été dernier, plusieurs 
d’entre nous ont suivi de près les Jeux 

olympiques de Rio de Janeiro, au Brésil. 
C’était un grand spectacle, diffusé dans le 
monde entier ! Après un entraînement 
intense et exigeant, souvent obscur et 

parfois douloureux, les 
athlètes y ont donné le 
meilleur d’eux-mêmes, 
dans l’espérance 
d’obtenir la fameuse 
médaille d’or. C’est le 
désir de la gloire, de 
battre des records, qui 
les a motivés et a 

déclenché leurs innombrables efforts.  
 

Lorsque je regarde ces athlètes, la réflexion 
de saint Paul se présente à mon esprit : 
« Dans le stade, tous les coureurs 
participent à la course, mais un seul reçoit 
le prix. Alors vous, courez de manière à 
l’emporter. Tous les athlètes à 
l’entraînement s’imposent une discipline 
sévère; ils le font pour recevoir une 
couronne de laurier, qui va se faner, et 
nous, pour une couronne qui ne se fane 
pas » (I Co 9, 24-25). Nous pouvons alors 
nous poser une question : Sommes-nous 
prêts à courir pour la couronne qui ne se 
fane pas ? Sommes-nous prêts à investir 
pour la vie éternelle ?   

 

C’est facile de regarder et de connaître les 
exploits des autres, d’être des ‘sportifs de 
salon’, confortablement assis devant le 
téléviseur; c’est beaucoup plus difficile 
d’être sportif sur le terrain, de dépenser de 
l’énergie, de transpirer, de se blesser à 
l’occasion, de connaître des moments de 
gloire et des moments de défaite. On n’a 
jamais vu un ‘sportif de salon’ monter sur 
le podium et recevoir une médaille d’or; 
seuls les athlètes de terrain y parviennent. 

 
 Dans le même sens, il est facile de se 

déclarer chrétiens, de connaître le Christ et 
son Évangile, d’admirer saint François 
d’Assise ou sainte Teresa de Calcutta; c’est 
beaucoup plus exigeant de prendre la foi 
au sérieux, de s’engager réellement à la 
vivre à chaque instant. Jésus veut des 
disciples engagés sur le terrain, des gens 
qui ne soient pas des tièdes (Apo 3, 16); le 
monde aussi attend des chrétiens qu’ils 
vivent intégralement, radicalement, 
l’Évangile à la suite de Jésus; en réalité, le 
monde a besoin de saints, de saintes.  

 
 La sainteté est en effet la couronne, la 

médaille d’or qui nous est proposée : la 
désirons-nous vraiment? Désirons-nous 
faire les efforts requis, travailler sur nous-
mêmes, transformer nos manières de 
penser et d’agir, pour être réellement des 
chrétiens, c’est-à-dire des reflets du 
Christ?   

 
1- Si nous le voulons, nous pouvons profiter du Carême, ce temps privilégié que l’Église nous 

offre pour vivre notre vie chrétienne de manière plus intense et nous engager 
énergiquement à devenir de meilleurs disciples de Jésus, des personnes qui laissent 
transparaître davantage en elles la lumière de l’Évangile. Nous sommes ainsi invités à 
enlever de notre vie ce qui empêche la lumière de Dieu de passer. Nous comprenons cela 
facilement dans une région comme le nôtre : les différentes intempéries de l’hiver 
ternissent les fenêtres de nos maisons et réduisent le rayonnement du soleil;  nous avons 
hâte au grand ménage du printemps, pour que les vitres laissent passer pleinement la 
lumière du soleil. Il en va de même pour notre vie chrétienne : notre fragilité humaine et 

A 



4 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

toutes sortes d’influences plus ou moins bonnes obscurcissent en nous la présence du 
Seigneur; nous avons besoin de nous purifier, de travailler sur nous-mêmes pour devenir 
davantage à l’image du Christ. De même que nous désirons l’air pur et un monde sans 
pollution, ainsi pouvons-nous aspirer au véritable air pur provenant de Dieu, au monde 
authentique dépourvu de mal : en un mot, à la sainteté. 
 

2- Cette année, notre Carême peut revêtir une coloration particulière. En effet, il se situe 
dans le cadre de la réflexion que j’ai amorcée avec ma lettre pastorale de l’automne 
dernier : « Visite pastorale : réflexions sur l’avenir ». J’y ai invité à réfléchir sur le futur de 
notre Église diocésaine. Je demandais comment nous pouvons avoir une Église qui réponde 
plus totalement au projet du Seigneur; il me semble que la première condition est d’avoir 
une Église pleine de disciples convaincus de leur foi et désireux de la diffuser, ce qui veut 
dire des missionnaires ; une Église où en chaque paroisse et en chaque personne se 
retrouvent les quatre caractéristiques avec lesquelles saint Luc décrivait la première 
communauté chrétienne: « fidélité à l’enseignement des apôtres, à la communion 
fraternelle, à la fraction du pain et aux prières » (Ac 2,42).  
 

3- La vitalité de l’Église et son renouveau dépendent en fait de l’engagement de chacun de 
ses membres à vivre conformément à l’Évangile; c’est ce qu’on appelle la ‘sainteté’.  Dans 
son exhortation apostolique Christifideles laici, saint Jean-Paul II disait en ce sens: « Les 
saints et les saintes ont toujours été source et origine de renouvellement dans les moments 
les plus difficile des l’histoire de l’Église » (n. 16, 3); la ‘sainteté est la source secrète et la 
mesure infaillible de son activité apostolique et de son élan missionnaire » (17, 3) (textes 
cités dans le Catéchisme de l’Église catholique, n. 828).  

 
 

4- Par la présente Lettre pastorale, je désire ainsi offrir quelques réflexions sur la sainteté, 
cette médaille d’or que nous devons rechercher avec ardeur, cette pureté de vie qui laisse 
transparaître en nous la lumière du Christ, cette source de renouveau pour la vie de 
l’Église, et par conséquent pour notre diocèse. Je me trouve évidemment bien audacieux 
d’écrire sur la sainteté, moi qui suis loin d’y être parvenu; mais je me rappelle à cet égard 
l’expérience de Tertullien, un grand écrivain chrétien des premiers siècles, qui s’était mis à 
écrire un traité sur la ‘patience’. Un ami lui faisait alors remarquer : « Comment peux-tu 
écrire un livre sur la patience, toi qui en est si dépourvu ? » Avec lucidité et humour, 
Tertullien avait répondu : « Ce n’est pas parce qu’on est malade qu’on ne peut pas aspirer à 
la santé »; ainsi, ce n’est pas parce qu’on est pécheur qu’on ne peut pas aspirer à la 
sainteté, qui est la santé véritable. C’est le sens de ma réflexion : aider chaque fidèle à 
aspirer à devenir meilleur disciple de Jésus, transformé par lui. Pour que ma réflexion soit 
fiable, je puiserai non pas dans ma propre expérience limitée, mais à trois sources sûres : la 
Parole de Dieu, la vie des saints et des saintes, l’enseignement de l’Église (Papes, Conciles, 
liturgie, Catéchisme). 
   

 
 



5 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

I- Tout le monde est appelé à la sainteté 
 

5- Dieu désire que nous soyons des saints et des saintes. Saint Paul exprime magnifiquement 
ce projet dans l’épître aux Éphésiens : Dieu, dit-il, « nous a choisis dans le Christ, avant la 
fondation du monde, pour que nous soyons saints, immaculés devant lui, dans l’amour » 
(Ep 1, 4). «La volonté de Dieu, écrit-il dans le texte le plus ancien du Nouveau Testament, 
c’est que vous viviez dans la sainteté » (I Th 4, 3). Ainsi, quand dans le Notre Père Jésus 
nous enseigne à dire : « Que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel », pouvons-
nous demander que la volonté de sanctification de Dieu se réalise en nous, déjà en ce 
monde, et qu’elle demeure pour l’éternité.  
 

6- Certains parmi nous peuvent penser que la sainteté est réservée à une élite, à un petit 
nombre de personnes, aux grands héros de la foi, aux saints et saintes que, par la 
canonisation, l’Église nous propose d’admirer et d’imiter. « En canonisant certains fidèles, 
c’est-à-dire en proclamant solennellement que ces fidèles ont pratiqué héroïquement les 
vertus et vécu dans la fidélité à la grâce de Dieu, l’Église reconnaît la puissance de l’Esprit 
de sainteté qui est en elle et elle soutient l’espérance des fidèles en 
les leur donnant comme modèles et intercesseurs » (Catéchisme n. 
828; cf. Lumen Gentium n. 40. 48. 51). En fait, la sainteté est offerte 
à tous. Dans son Introduction à la vie dévote, saint François de Sales 
l’enseigne clairement; il invite tous les fidèles à la ‘dévotion’, c’est-à-
dire à une vie chrétienne intense, en somme à la sainteté : « Dieu 
commanda en la création aux plantes de porter leurs fruits, chacune 
selon son genre : ainsi commande-t-il aux chrétiens, qui sont les 
plantes vivantes de son Église, qu'ils produisent des fruits de 
dévotion, un chacun selon sa qualité et vocation. La dévotion doit 
être différemment exercée par le gentilhomme, par l'artisan, par le valet, par le prince, par 
la veuve, par la fille, par la mariée; et non seulement cela, mais il faut accommoder la 
pratique de la dévotion aux forces, aux affaires et aux devoirs de chaque particulier…. C'est 
une erreur et une hérésie, de vouloir bannir la vie dévote de la compagnie des soldats, de la 
boutique des artisans, de la cour des princes, du ménage des gens mariés. …. Où que nous 
soyons, nous pouvons et devons aspirer à la vie parfaite » (texte cité dans l’office des 
lectures de sa fête, le 24 janvier).   
 

7- Dans la constitution dogmatique Lumen Gentium, le Concile Vatican II a consacré le 
chapitre V à la « vocation universelle à la sainteté dans l’Église » (n. 39-
42). « L’appel à la plénitude de la vie chrétienne et à la perfection de la 
charité s’adresse à tous ceux qui croient au Christ, quel que soit leur état 
ou leur forme de vie » (n. 40). Ainsi, on est appelé à être des saints ou 
des saintes à tout âge, dans tout état de vie (célibataire, marié, religieux, 
prêtre), dans toute profession. D’ailleurs, quand on regarde les saints 
canonisés, on est frappé par la diversité extraordinaire des visages, 
comme j’ai voulu l’illustrer en page couverture avec le tableau de Fra 
Angelico; certains, comme les Saints Innocents, meurent en bas âge; 



6 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

d’autres à différents âges : sainte Agnès (12 ans), saint Dominique Savio (15 ans), sainte 
Thérèse de l’Enfant Jésus (24 ans), saint Alphonse de Liguori (90 ans); on trouve des saints 
et saintes mariés, des religieux et des religieuses, des martyrs et des martyres, des prêtres, 
des personnes célibataires ou veuves; des agriculteurs, bergers, artisans, chefs d’État, des 
reines, des infirmières, des éducatrices; des écrivains de génie comme saint Thomas 
d’Aquin ou d’autres qui n’ont laissé aucun écrit. Le visage de la sainteté est multiple. La 
célébration du centenaire du diocèse a été l’occasion, j’espère, de découvrir ou de 
redécouvrir les visages de la sainteté chez nous; s’ils n’ont pas encore été reconnus par 
l’Église, ils n’en sont pas moins réels; ces visages innombrables et connus de Dieu, qui nous 
interpellent, l’Église les célèbre tous ensemble le jour de la Toussaint.  
 

8- Application spirituelle :  
 

a- Méditer sur les textes de saint Paul qui rappellent que Dieu veut que nous soyons 
des saints et des saintes (cf. ci-dessus n. 5). 

b-  Chacun, chacune peut se demander : dans ma condition actuelle, dans ma 
profession, dans mon état de vie, est-ce que je me sens interpellé à devenir un saint, 
une sainte ?  

 

II- La sainteté se trouve d’abord en Dieu 
 
La sainteté appartient en propre à 
Dieu, lui qui est le Bien absolu, exempt 
de tout mal. La Bible le rappelle à 
pleines pages. « Soyez saints, car moi, 

le Seigneur votre Dieu, je suis saint » (Lv 
19, 2). Je voudrais rappeler quelques 
passages particulièrement significatifs 
à cet égard. 

 
9- Le premier est celui de la rencontre de Dieu avec Moïse, dans l’épisode du buisson ardent 

(Ex 3, 2-6). « L’ange du Seigneur lui apparut dans la flamme d’un buisson en feu. Moïse 
regarda : le buisson brûlait sans se consumer. Moïse se dit alors : ‘Je vais faire un détour 
pour voir cette chose extraordinaire : pourquoi le buisson ne se consume-t-il pas ?’ Le 

Seigneur vit qu’il avait fait un détour pour voir, et Dieu l’appela 
du milieu du buisson : ‘Moïse ! Moïse !’ Il dit : ‘Me voici !’ Dieu dit 
alors : ‘N’approche pas d’ici ! Retire les sandales de tes pieds, car 
le lieu où tu te tiens est une terre sainte !’  Et il déclara : ‘Je suis le 
Dieu de ton père, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, le Dieu de 
Jacob.’ Moïse se voila le visage car il craignait de porter son 
regard sur Dieu ». 

 
10- Ce passage biblique offre plusieurs aspects à notre réflexion. On note d’abord que c’est 

Dieu qui a l’initiative, c’est lui qui fait les premiers pas vers Moïse : Dieu nous précède 
toujours. Il se révèle dans le feu. Pourquoi ? Le feu attire notre regard; il fascine nos yeux; 
cependant on ne peut pas le prendre dans nos mains. Cela s’applique bien à Dieu : il attire 
notre intelligence, on cherche à le connaître, à le comprendre; mais on ne peut le saisir 



7 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

comme on le voudrait : il nous échappe d’une certaine manière, il est toujours au-delà de 
ce qu’on peut comprendre. Dieu demande ensuite à Moïse d’enlever ses sandales, qui lui 
donnent de l’assurance dans sa marche; il lui fait ainsi prendre conscience de sa fragilité. 
En présence de Dieu, nous devenons conscients d’une double distance: la première est 
celle qui existe entre le Créateur et sa créature, la deuxième est celle qu’il y a entre le bien 
absolu et le mal. Toutefois, Dieu ne se révèle pas à Moïse pour l’écraser, mais pour le 
sauver et sauver son peuple : il désire en effet l’arracher au mal qui l’affecte, il désire 
entrer en alliance avec lui et lui offrir la Terre promise où il ne sera plus esclave.  
 

11- Le prophète Isaïe a vécu une expérience semblable à celle de Moïse. Il la décrit dans les 
termes suivants : « Je vis le Seigneur qui siégeait sur un trône très élevé; les pans de son 
manteau remplissaient la terre. Des séraphins se tenaient au-dessus de lui… Ils se criaient 
l’un à l’autre : Saint ! Saint ! Saint ! le Seigneur, Dieu de l’univers ! Le ciel et la terre sont 
remplis de sa gloire!... Je dis alors : ‘Malheur à moi ! je suis perdu : car je suis un homme 
aux lèvres impures, j’habite au milieu d’un peuple aux lèvres impures; et mes yeux ont vu le 
Roi, le Seigneur de l’univers’. L’un des séraphins vola vers moi, tenant un charbon brûlant… 
Il s’approcha de ma bouche et dit : ‘Ceci a touché tes lèvres, et maintenant ta faute est 
enlevée, ton péché est pardonné’ » (Is 6, 1-7). Isaïe découvre à son tour la grandeur et la 
sainteté de Dieu; il entend les anges la louer. Devant ce spectacle impressionnant, il prend 
conscience de ses propres limites. Mais encore là, ce qu’il y a d’extraordinaire, c’est que la 
sainteté de Dieu lui est communiquée et elle le débarrasse de son péché. En effet, de 
même que le feu rayonne et apporte la chaleur, de même la sainteté de Dieu se diffuse et 
transforme ce qu’elle touche : elle débarrasse du mal, ne laisse subsister que le bien.  
 

12- Ce chant des Anges, l’Église le reprend toujours au cœur de chaque messe : elle y loue le 
Dieu trois fois saint; cette triple mention proclame la sainteté du Père, du Fils et du Saint-
Esprit. Nous pouvons méditer ce chant qui exprime l’union 
de l’Église de la terre avec celle du ciel dans la sainteté et la 
gloire de Dieu : 
 

Saint ! Saint ! Saint! Le Seigneur Dieu de l’univers! 
Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire!  

Hosanna au plus haut des cieux ! 
Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur ! 

Hosanna au plus haut des cieux ! 
 

13-  Qui est celui qui vient au nom du Seigneur ? C’est bien sûr son propre Fils Jésus. En lui,  la 
sainteté de Dieu nous est communiquée de manière totale et définitive, comme le dit saint 
Jean dans son Évangile : « Et le Verbe s’est fait chair et il a habité parmi nous…. Tous nous 
avons eu part à sa plénitude… La grâce et la vérité sont venues par Jésus-Christ. Dieu, 
personne ne l’a jamais vu. Le Fils unique, lui qui est Dieu, lui qui est dans le sein du Père, 
c’est lui qui nous l’a fait connaître » (Jn 1, 14. 16-18). Dès avant sa naissance, l’ange Gabriel 
annonce à la Vierge Marie la sainteté de son Fils: « Celui qui va naître sera saint, il sera 
appelé Fils de Dieu » (Lc 1, 35; Mt 1, 20). En sa présence, les disciples éprouvent un 



8 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

sentiment semblable à celui que Moïse et Isaïe ont expérimenté : « Simon-Pierre tomba 
aux pieds de Jésus, en disant : ‘ Éloigne-toi de moi, Seigneur, car je suis un homme 
pécheur’ » (Lc 5, 8). Les démons perçoivent sa sainteté avec une grande perspicacité : « Je 
sais qui tu es : le Saint de Dieu » (Mc 1, 24). 

 
14- Jésus lui-même est bien conscient de sa sainteté. « Qui de vous pourrait faire la preuve que 

j’ai péché ? », demande-t-il (Jn 8, 46). Cependant, sa mission de Sauveur consiste 
précisément à arracher l’humanité au mal qui la touche et à lui 
communiquer la sainteté qui jaillit de Dieu comme d’une 
source intarissable : « De son cœur couleront des fleuves 
d’eau vive » (Jn 7, 38). Il l’exprime clairement dans la 
solennelle prière qu’il adresse au Père lors de la dernière 
Cène (Jn 17, 1-26) : il « donnera la vie éternelle à tous ceux 
que tu lui as donnés » (v. 2); « Père saint, garde-les dans ton 
nom, le nom que tu m’as donné » (v. 11) ; « sanctifie-les dans 
la vérité; ta parole est vérité… Pour eux je me sanctifie moi-
même, afin qu’ils soient, eux aussi, sanctifiés dans la vérité » 
(v. 17. 19). 

 
15- Jésus se présente ainsi comme l’Envoyé du Père, celui en qui est présente la sainteté de 

Dieu puisqu’il est son Fils, celui qui la communique au monde, puisqu’il est le sauveur. 
Voilà la grande nouvelle : en Jésus nous sommes sanctifiés; il nous donne l’Esprit de 
sainteté, qui demeure en nous. Le Concile Vatican II résume ainsi sa mission :  

 
« Maître divin et modèle de toute 
perfection, le Seigneur Jésus a prêché à 
tous et chacun de ses disciples, quelle 
que soit leur condition, cette sainteté 
de vie dont il est à la fois l’initiateur et 
le consommateur : « Vous donc, soyez 
parfaits comme votre Père céleste est 
parfait » (Mt 5, 48).  
 
Et en effet à tous il a envoyé son Esprit 
pour les mouvoir de l’intérieur à aimer 
Dieu de tout leur cœur, de toute leur 
âme, de toute leur intelligence et de 
toutes leurs forces (cf. Mc 12, 30), et 
aussi à s’aimer mutuellement comme le 
Christ les a aimés (cf. Jn 13, 34 ; 15, 12).  
 
Appelés par Dieu, non au titre de leurs 
œuvres mais au titre de son dessein 
gracieux, justifiés en Jésus notre 

Seigneur, les disciples du Christ sont 
véritablement devenus par le baptême 
de la foi, fils de Dieu, participants de la 
nature divine et, par la même, 
réellement saints. Cette sanctification 
qu’ils ont reçue, il leur faut donc, avec 
la grâce de Dieu, la conserver et 
l’achever par leur vie.  
 

C’est l’apôtre qui les avertit de vivre « 
comme il convient à des saints » (Ep 
5,3), de revêtir «comme des élus de 
Dieu saints et bien-aimés, des 
sentiments de miséricorde, de bonté, 



9 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

d’humilité, de douceur, de longanimité 
» (Col 3, 12), portant les fruits de 
l’Esprit pour leur sanctification (cf. Ga 
5, 22 ; Rm 6, 22). Cependant comme 
nous nous rendons tous fautifs en bien 

des points (cf. Jc 3, 2), nous avons 
constamment besoin de la miséricorde 
de Dieu et nous devons tous les jours 
dire dans notre prière : « Pardonne-
nous nos offenses » (Mt 6, 12) (LG 40).  

 

16- Application spirituelle : méditer le texte du Concile : 
 

Jésus est le maître que nous devons écouter : son enseignement est sûr, puisqu’il est Dieu. 
Il est le modèle que nous devons suivre : nous sommes assurés que son chemin conduit à 
la vraie vie (Jn 14, 6). 

 

Jésus est au point de départ et au point d’arrivée. Il est l’Alpha et l’Oméga. Il est celui qui 
marche à nos côtés, comme il l’a fait avec les disciples d’Emmaüs (Lc 24, 15 ss). 

 

Il nous donne son Esprit qui agit à l’intérieur de nous-mêmes : si nous lui sommes attentifs, 
nous avons la lumière pour découvrir le bien qu’il faut faire et la force pour passer à 
l’action. 
 

La sanctification est reçue au baptême, comme un germe; nous avons la responsabilité de 
la faire grandir à chaque instant, par une vie transformée, pleine de miséricorde, de bonté, 
d’humilité, de douceur, de patience… 

 

Le péché nous guette; mais il n’a pas le dernier mot. 

  

III- La sainteté de Dieu nous est communiquée par les sacrements 
 

17- La sainteté de Dieu nous est communiquée d’abord et avant tout par le baptême, qui fait 
de nous les enfants du Père, les membres du Corps du Christ et les 
temples de l’Esprit-Saint. C’est la raison pour laquelle saint Paul 
n’hésite nullement à donner aux premiers chrétiens le titre de saints : 
« Paul… à l’Église de Dieu qui est à Corinthe, à ceux qui ont été 
sanctifiés dans le Christ Jésus et sont appelés à être saints » (I Co 1, 1-
2); « à ceux qui sont sanctifiés et habitent Éphèse » (Ep 1, 1); « à tous 
ceux qui sont sanctifiés dans le Christ Jésus et habitent Philippes » (Ph 
1, 1) (Col 1, 1). L’idée fondamentale est la même : en quelque lieu de 
la terre que ce soit (Corinthe, Éphèse, Philippes), le Christ sanctifie 
ses disciples, qu’il a agrégés à son Corps par le baptême et à qui il a 
fait don de son Esprit. 
 

18- Nous ne pouvons pas maintenir en nous la vie divine sans le secours des sacrements. Ils 
sont en effet « les signes et les instruments par lesquels l’Esprit-Saint répand la grâce du 
Christ, qui est la Tête, dans l’Église qui est son Corps » (Catéchisme n. 774). « Assis à la 
droite du Père, et répandant l’Esprit Saint en son Corps qui est l’Église, le Christ agit 
désormais par les sacrements, institués par lui pour communiquer sa grâce. Les sacrements 



10 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

sont des signes sensibles (paroles et actions), accessibles à notre humanité actuelle. Ils 
réalisent efficacement la grâce qu’ils signifient en vertu de l’action du Christ et par la 
puissance de l’Esprit Saint » (ibid. n. 1084). 

 
19- Ainsi, il est impensable de pouvoir parvenir à la sainteté sans les sacrements; d’une part, 

c’est prétentieux, car c’est penser pouvoir obtenir la vie de Dieu sans Dieu lui-même, 
comme Adam et Ève ont voulu le faire à l’origine de l’humanité. De plus, c’est ingrat et 
méprisant à l’égard du Christ qui a choisi ce moyen pour nous partager sa vie. La vie 
sacramentelle est absolument nécessaire pour faire grandir en nous la sainteté qui y a été 
déposée en germe au baptême. De même que nous entretenons notre vie physique par 
toutes sortes de moyens (nourriture, activités, air), de même devons-nous laisser à Dieu la 
possibilité de faire grandir en nous sa vie, par les sacrements.  

 
20- Une image peut aider à comprendre le rôle des sacrements. Nous possédons de nombreux 

appareils électriques, aux usages variés (éclairage, chauffage, air climatisé, téléviseurs, 
cuisinières, micro-ondes…) : chacun d’eux fonctionne dans la mesure où il reçoit l’énergie 
qui provient de la centrale électrique, grâce au réseau de transmission; si la centrale fait 
défaut, les appareils ne fonctionnent plus; si le réseau de transmission est perturbé, les 
appareils ne fonctionnent plus; si nous ne branchons pas les appareils, ils ne fonctionnent 
pas. En outre, l’énergie électrique est une, mais ses effets sont différents en chaque 
appareil : selon les cas, l’électricité devient chaleur, musique, image, repas… Il en va un peu 
ainsi pour la vie chrétienne. Le Christ peut être comparé à la centrale électrique : c’est en 
lui que se trouve l’énergie spirituelle, la sainteté que Dieu offre; cette énergie parvient 
jusqu’à nous par le Saint-Esprit qui nous la transmet à travers les sacrements; cette énergie 
divine nous permet de réaliser pleinement ce que nous sommes, dans la diversité des 
personnes et des vocations. Du côté de Dieu, nous sommes assurés que l’énergie est 
toujours offerte; il n’y a jamais de panne; de notre côté, il nous appartient d’accepter ou 
non cette énergie, de l’activer ou non; la personne qui ne met pas son appareil en mode 
‘on’ ne peut pas se plaindre qu’il ne fonctionne pas; de même, la personne qui ne s’ouvre 
pas à l’action de Dieu ne peut pas lui reprocher ses propres lacunes. Regardons maintenant 
chacun des sacrements et leurs effets sur notre sanctification. 

 
21- Le sacrement de confirmation fortifie le don du baptême : il donne la maturité pour 

témoigner de la foi. « Le lien des baptisés avec l’Église est rendu plus 
parfait, ils sont enrichis d’une force spéciale de l’Esprit-Saint et obligés 
ainsi plus strictement à répandre et à défendre la foi par la parole et par 
l’action en témoins du Christ » (Catéchisme, n. 1285). L’Esprit-Saint 
communique les fruits de sa présence : « amour, joie, paix, patience, 
bonté, bienveillance, fidélité, douceur, maîtrise de soi » (Ga 5, 22-23; cf. 
Catéchisme n. 1832).  
 

22- Le sacrement du pardon nous libère du mal qui s’insinue dans nos vies. J’ai approfondi son 
rôle dans ma lettre pastorale « Convertissez-vous et croyez à l’Évangile », lors du Carême 
2015. 



11 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

 
23-  L’Eucharistie est l’instrument principal de notre sanctification. Je 

m’y suis arrêté en deux lettres pastorales : « Ceci est mon Corps, 
donné pour vous » (13 juin 2014) et « Faites cela en mémoire de 
moi » (27 mars 2016). Je veux simplement mentionner ici un 
élément  important, en lien avec notre présente réflexion. Dans la 
prière eucharistique II, tout de suite après le chant du ‘Sanctus’, 
l’Église s’adresse au Père dans les termes suivants : 

 

« Toi qui es vraiment saint, 
toi qui es la source de toute sainteté, 

Seigneur, nous te prions : 
Sanctifie ces offrandes en répandant sur elles ton Esprit 

afin qu’elles deviennent pour nous 
le Corps et le Sang de Jésus, le Christ, notre Seigneur ». 

 
 L’Église reconnaît que Dieu seul est saint, vraiment saint.  
 
 Sa sainteté,  il ne la garde pas pour lui; il veut la communiquer : il est alors source et 
 origine de sainteté. 
 
 Il fait cela de façon toute particulière dans l’Eucharistie : l’Esprit-Saint y transforme le 
 pain et le vin pour qu’ils deviennent le Corps et le Sang du Christ. Lorsque nous les 
 recevons à la communion, c’est cette puissance de sanctification qui nous atteint, qui 
 devient réellement ‘pour nous’.  
 

24- Avec l’onction des malades, le Seigneur vient rejoindre les personnes aux prises avec la 
maladie; il les accompagne dans ce moment d’épreuve. C’est un « don 
particulier de l’Esprit qui confère une grâce de réconfort, de paix et de 
courage pour vaincre les difficultés propres à l’état de maladie grave 
ou à la fragilité de la vieillesse. C’est un don du Saint-Esprit qui 
renouvelle la confiance et la foi en Dieu et fortifie contre les tentations 
du malin, tentation de découragement et d’angoisse de la mort » 
(Catéchisme n. 1520). Ce sacrement unit à la passion du Christ (n. 
1521); il rayonne sur l’Église (n. 1522) et prépare au dernier passage 
(n. 1523). 

 
25- Le sacrement de mariage constitue un lieu important de la 

présence du Seigneur. Le Concile Vatican II le rappelle : « Quant 
aux époux et aux parents chrétiens, il leur faut, en suivant leur 
propre route, s’aider mutuellement dans la fidélité de l’amour 
avec l’aide de la grâce, tout le long de leur vie, inculquant aux 
enfants qu’ils ont reçus de Dieu, avec amour, les vérités 
chrétiennes et les vertus de l’Évangile. Par là, en effet, ils 



12 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

donnent à tous l’exemple d’un amour inlassable et généreux, ils contribuent à l’édification 
de la charité fraternelle et apportent à la fécondité de l’Église notre Mère, leur témoignage 
et leur coopération, en signe et participation de l’amour que le Christ a eu pour son Épouse 
et qui l’a fait se livrer pour elle »  (LG  41; cf. Catéchisme n. 1641). Le Christ est présent aux 
époux : « Il leur donne la force de le suivre en prenant leur Croix sur eux, de se relever après 
leurs chutes, de se pardonner mutuellement, de porter les fardeaux les uns des autres, 
d’être soumis les uns aux autres dans la crainte du Christ, et de s’aimer d’un amour 
surnaturel, délicat et fécond » (Catéchisme n. 1642). 
 

26-  Le sacrement de l’Ordre confère à ceux qui en sont investis la capacité d’agir au nom du 
Christ Tête pour son Corps qui est l’Église; il a pour but la sanctification des fidèles. 
Cependant il constitue pour les évêques, les prêtres et les diacres une source particulière 
de leur propre sanctification (LG 41); en effet, par l’exercice quotidien de leur ministère, ils 
apprennent à se conformer davantage aux mystères qu’ils célèbrent. Quelqu’un utilisait 
une belle image: «Le flacon s’imprègne de la bonne odeur du parfum qu’il contient; de 
même le prêtre s’imprègne de la grâce qu’il transmet aux autres». Les ministres sont 
stimulés à la sainteté pour que leur ministère soit plus fructueux : ils sont le vase par lequel 
passe l’eau pure de la grâce de Dieu; les fidèles boiront plus facilement cette eau si le vase 
qui la leur présente est propre, ce qui veut dire si les ministres se sont débarrassés 
réellement de leur propre péché. Qui en effet veut boire de l’eau pure dans un verre sale ? 

 
27- Quant aux religieux et aux religieuses, les vœux qu’ils ont prononcés sont enracinés dans le 

baptême qu’ils vivent radicalement. « Dans la vie consacrée, 
les fidèles du Christ se proposent, sous la motion de l’Esprit-
Saint, de suivre le Christ de plus près, de se donner à Dieu aimé 
par-dessus tout et, poursuivant la perfection de la charité au 
service du Royaume, de signifier et d’annoncer dans l’Église la 
gloire du monde à  venir » (Catéchisme n. 916). « La vie 

consacrée apparaît comme un signe particulier du mystère de 
la Rédemption. Suivre et imiter le Christ ‘de plus près’, manifester ‘plus clairement’ son 
anéantissement, c’est se trouver ‘plus profondément’ présent, dans le cœur du Christ, à ses 
contemporains. Car ceux qui sont dans cette ‘voie plus étroite’ stimulent leurs frères par 
leurs exemples, ils rendent ce témoignage éclatant ‘que le monde ne peut être transfiguré 
et offert à Dieu sans l’esprit des béatitudes’» (Catéchisme n. 932). 

 
28-  Ainsi les sacrements demeurent indispensables pour la sanctification. Certains ne sont 

reçus qu’une fois (baptême, confirmation, ordre), mais leur effet permanent peut être 
constamment activé. Le mariage conserve aussi la même permanence pendant la vie 
terrestre. Dans chaque état de vie, à tout âge, les sacrements du pardon et de l’Eucharistie 
peuvent être reçus régulièrement; ils transforment peu à peu les fidèles qui les reçoivent 
avec conviction.  

 
 
 



13 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

29- Application spirituelle : 
 

Je me demande quelle importance j’accorde aux sacrements dans ma vie personnelle. 
Comment est-ce que je vis les exigences de mon baptême et de ma confirmation? Peut-on 
voir en moi un vrai disciple du Christ ? 

 

Comment je vis les engagements du mariage, du sacerdoce, ou de la vie religieuse, selon le 
cas? Comment je me ressource régulièrement à ces sources permanentes? 

 

La place du sacrement du pardon et de l’Eucharistie comme moyens réguliers pour ma 
sanctification. 
 

Je médite sur une pensée de saint Poemen, moine du désert, décédé en 451, cité dans le 
Magnificat d’août 2016 : 
 

« La nature de l’eau est molle, celle de la pierre est dure. 
Une outre suspendue au-dessus d’une pierre, 

faisant tomber l’eau goutte à goutte, transperce la pierre. 
Ainsi en est-il de la parole de Dieu. 

Elle est tendre et le cœur de l’homme est dur. 
Mais la parole de Dieu peut le transpercer ». 

 

IV- La sainteté comme conformité au Christ 
 

30-  La sainteté consiste fondamentalement à imiter le Christ; saint Pierre le rappelait dans 
l’extrait que j’ai placé comme titre de la présente lettre : « A l’exemple du Dieu saint qui 
vous a appelés, devenez saints, vous aussi, dans toute votre conduite » (I Pi 1, 15). Saint 
Jean de la Croix proposait la même vision : « Ne rien dire, ne rien faire, que le Christ ne 
puisse dire ou faire, s’il était dans l’état où je me trouve, s’il avait l’âge et la santé que j’ai » 
(Les degrés de perfection, 3).  
 

31- Le Christ constitue le modèle insurpassable de nos vies. Tous les saints et saintes se sont 
employés à l’imiter. Ainsi on a dit de saint François d’Assise qu’il était une des copies les 
plus ressemblantes du Christ, dans sa pauvreté, sa joie, sa liberté, son amour universel; il 
est même le premier à avoir reçu dans son corps les marques de la Passion de Jésus, qu’on 
appelle les stigmates. Au cours des cinq derniers siècles, de très nombreux fidèles se sont 
laissés inspirer par l’Imitation de Jésus-Christ, un livre qui a connu d’innombrables éditions 
et qui a constitué la lecture de chevet de bien des saints et saintes, comme Thérèse de 
l’Enfant-Jésus. 

 
32-  L’imitation du Christ demande d’abord un regard contemplatif : il faut en effet connaître la 

vie du Christ, pour s’imprégner de ses attitudes. Par la suite, il faut traduire ses attitudes 
dans un contexte différent : c’est pour cela qu’il faut se poser la question sur ce qu’il ferait 
dans ma condition. Prenons un exemple : lorsque je vois Jésus assis sur un âne lors de son 



14 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

entrée à Jérusalem, cela ne veut pas dire que je dois désormais utiliser un âne comme 
moyen de transport; en fait Jésus se sert d’un animal qui était accessible à beaucoup de 
gens simples; il choisit un moyen humble; c’est cette même humilité et modestie que je 
dois rechercher dans ma situation personnelle. Pour imiter concrètement le Christ, l’Esprit-
Saint est nécessaire; en effet ses dons éclairent l’intelligence pour lui montrer le bien à 
faire et ils agissent dans le cœur pour y infuser la force requise pour passer à l’action. 
L’imitation du Christ grâce au Saint-Esprit est possible à tout âge, dans toute condition; 
l’enfant, l’adolescent et l’adolescente, les personnes adultes, mariées ou célibataires, les 
prêtres et les personnes consacrées, tous et toutes peuvent imiter le 
Christ là où ils sont, dans leur vie quotidienne. 

 
33-  La méditation de la Passion du Christ  constitue un lieu inspirant pour 

la sanctification. Saint Thomas d’Aquin, par exemple, y apprend les 
vertus du Christ qui inspirent le comportement. Voici son texte 
éclairant. 
 

La passion du Christ nous fournit un 
modèle valable pour toute notre vie. En 
effet, celui qui veut mener la vie parfaite 
n'a rien d'autre à faire qu'à mépriser ce 
que le Christ a méprisé sur la croix et à 
désirer ce que le Christ a désiré. Car 
aucun exemple de vertu n'est absent de 
la croix. 
 

Si tu cherches un exemple de charité : ‘Il 
n'y a pas de plus grand amour que de 
donner sa vie pour ses amis’. C'est ce que 
le Christ a fait sur la croix. Et par 
conséquent, s'il a donné sa vie pour nous, 
il ne doit pas être trop dur de supporter 
n'importe quel mal pour lui.~ 
 
Si tu cherches la patience, c'est sur la 
croix qu'on la trouve 
au maximum. En 
effet la patience est 
grande pour deux 
motifs: ou bien 
lorsqu'on souffre 
patiemment de 
grands maux, ou bien 
lorsqu'on souffre des 
maux qu'on aurait pu 

éviter, et que l'on n'évite pas. Or le Christ 
a souffert de grands maux sur la croix, et 
avec patience, puisque ‘couvert d'insultes 
il ne menaçait pas ; comme une brebis 
conduite à l'abattoir, il n'ouvrait pas la 
bouche.’ ~ Elle est donc grande, la 
patience du Christ sur la croix : ‘Par la 
patience, courons au combat qui nous est 
proposé, les yeux fixés sur Jésus, qui est à 
l'origine et au terme de la foi. Renonçant 
à la joie qui lui était proposée, il a 
enduré, sans avoir de honte, l'humiliation 
de la croix’.  
 

Si tu cherches un exemple d'humilité, 
regarde le crucifié. Car un Dieu a voulu 
être jugé sous Ponce Pilate, et mourir. ~ 
 

Si tu cherches un exemple d'obéissance, 
tu n'as qu'à suivre celui qui s'est fait 
obéissant au Père jusqu'à la mort : ‘De 
même que la faute commise par un seul, 
c'est-à-dire Adam, a rendu tous les 
hommes pécheurs, de même tous 
deviendront justes par l'obéissance d'un 
seul’.  
 

Si tu cherches un exemple de mépris pour 
les biens terrestres, tu n'as qu'à suivre 



15 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

celui qui est le ‘Roi des rois et le Seigneur 
des seigneurs’, en qui sont cachés ‘tous 
les trésors de la sagesse et de la 
connaissance’ ; sur la croix, il est nu, 
tourné en dérision, couvert de crachats, 
frappé, couronné d'épines, enfin abreuvé 
de fiel et de vinaigre.  
 
Ne sois donc pas attaché aux vêtements 

et aux richesses, car ‘ils se sont partagé 
mes habits’ ; ni aux honneurs, ‘car j'ai 
subi les moqueries et les coups’ ; ni aux 
dignités car, ‘tressant une couronne 
d'épines, ils l'ont enfoncée sur ma tête’ ; 
ni aux plaisirs car, ‘dans ma soif, ils m'ont 
abreuvé de vinaigre’. (Saint Thomas 
d’Aquin : office des lectures lors de sa 
fête, le 28 janvier). 

 
34- D’autres auteurs décrivent avec des comparaisons évocatrices les effets de l’absence du 

Christ dans la vie humaine. 
 

« Ainsi qu’une maison, si son maître ne 
l’habite plus, s’enfonce dans les ténèbres, le 
mépris et la ruine, se remplit de crasse et 
d’ordures ; de même, l’âme qui est délaissée 
par son Maître que le chœur des Anges 
accompagne, est remplie par les ténèbres 
du péché, la honte des mauvais désirs et un 
complet mépris. 

 

Malheur à la route où personne ne marche 
plus, où la voix de l’homme ne se fait plus 
entendre ! Elle devient un repaire de bêtes 
fauves. Malheur à l’âme, si le Seigneur n’y 
marche plus, et si la voix n’en fait pas fuir 
les bêtes fauves de la méchanceté 
spirituelle! Malheur à la maison que son 
maître n’habite plus ! Malheur à la terre qui 
n’a plus de cultivateur pour la travailler !       
 

Malheur au navire, s’il n’a plus de pilote, car 
il se perd, emporté par les flots et la 
tempête ! Malheur à l’âme, si elle n’a plus 

en elle le vrai pilote, 
le Christ, car, livrée 
sur la mer à la 
cruauté des ténèbres, 
ballottée par les flots 
de passions, secouée 
par les esprits 
mauvais, elle trouve 
finalement sa perte. 

 

Malheur à l’âme, si elle n’a pas le Christ 
pour la cultiver attentivement, afin qu’elle 
puisse produire les fruits savoureux de 
l’Esprit! Car, abandonnée, remplie de ronces 
et de chardons, elle n’a de fruits que pour le 
feu. Malheur à l’âme, si elle n’a pas son 
Maître, le Christ, habitant en elle ! Car, 
déserte, elle est remplie par la puanteur des 
passions et elle devient l’auberge du vice » 
(Homélie du IVe siècle, office des lectures, 
mercredi 34e semaine). 

 
Ainsi le Christ prend soin de nous comme un propriétaire s’occupe de sa maison; il est le 
cultivateur qui veille sur son champ pour y faire grandir le bon grain; il est le vrai pilote qui 
conduit le navire de nos âmes au port de l’éternité. 
 

V- La sanctification comme transformation de la vie 
 

35- L’acquisition de la sainteté est un processus qu’on appelle ‘sanctification’, transformation 
progressive de la personne sous l’influence de la grâce de Dieu; saint Paul le décrit ainsi 
dans l’épître aux Romains: «Je vous exhorte donc, frères, par la tendresse de Dieu, à lui 



16 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

présenter votre corps – votre personne tout entière –, en sacrifice vivant, saint, capable de 
plaire à Dieu : c’est là, pour vous, la juste manière de lui rendre un culte. Ne prenez pas 
pour modèle le monde présent, mais transformez-vous en renouvelant votre façon de 
penser pour discerner quelle est la volonté de Dieu : ce qui est bon, ce qui est capable de lui 
plaire, ce qui est parfait » (Rm 12, 1-2).  
 

36-  Dieu veut notre sanctification; sa volonté à cet égard se manifeste d’abord dans les balises 
que constituent les dix commandements (Ex 20, 1-17) : trois d’entre eux concernent Dieu 
et sept le prochain (Catéchisme, deuxième partie : n. 2052-2559). Lors d’une discussion 
avec les Pharisiens, Jésus les a résumés dans le double commandement de l’amour de Dieu 
et du prochain: « Maître, dans la Loi, quel est le grand commandement ? » Jésus lui 
répondit : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de tout 
ton esprit. Voilà le grand, le premier commandement. Et le second lui est semblable : Tu 
aimeras ton prochain comme toi-même » (Mt 22, 36-40). Dans le discours du jugement 
dernier, Jésus  rappelle que nous serons jugés sur l’amour (Mt 25, 31-46). À la dernière 
Cène, il déclare encore : «Je vous donne un commandement nouveau : c’est de vous aimer 
les uns les autres. Comme je vous ai aimés, aimez-vous les uns les autres » (Jn 13, 34). Il 
demeure le modèle et la source de l’amour authentique. Dès lors, il n’est pas étonnant que 
l’Église affirme que « la charité est l’âme de la sainteté à laquelle tous sont appelés. ‘Elle 
dirige tous les moyens de sanctification, leur donne leur âme et les conduit à leur fin’ 
(Catéchisme N. 826, citation de LG 42).  
 

37- C’est la personne tout entière qui doit être sanctifiée, transformée. 
Saint Paul le souligne : « Que le Dieu de la paix vous sanctifie tout 
entiers ; que votre esprit, votre âme et votre corps soient tout entiers 
gardés sans reproche » (I Th 5, 23). L’Église exprime la même réalité 
dans l’acte pénitentiel qui débute la messe : elle nous y invite en 
effet à reconnaître la possibilité de pécher ‘en pensée, en parole, par 
action et par omission’. Elle nous stimule en fait à vérifier si nous 
avons intégré l’Évangile dans toute notre vie. Regardons cela de plus 
près.  

 
38- La pensée (âme, esprit) est le point de départ : c’est en elle que se forment les projets bons 

ou mauvais. Jésus décrit cette réalité avec le mot ‘cœur’ : « C’est du dedans, du cœur de  
l’homme, que sortent les pensées perverses : inconduites, vols, meurtres, adultères, 
cupidités, méchancetés, fraude, débauche, envie, diffamation, orgueil et démesure » (Mc 7, 
21-22). L’Église traduit : « Le cœur est le siège de la personnalité morale… La lutte contre la 
convoitise charnelle passe par la purification du cœur et la pratique de la tempérance » 
(Catéchisme n. 2517). Si nos pensées tiennent compte de Dieu, nos choix seront bons; si 
Dieu n’occupe pas nos pensées, nous ouvrons la porte à la destruction de nous-mêmes et 
des autres. 

 
39- Nos paroles ont également une grande importance, comme le dit Jésus : « Ce que dit la 

bouche, c’est ce qui déborde du cœur » (Lc 6, 45). Nos paroles manifestent ou non l’amour 



17 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

pour Dieu et nos frères et sœurs. Saint Jacques écrit que, bien que petite, la langue peut 
faire de grands ravages. «Notre langue est une petite partie de notre corps et elle peut se 
vanter de faire de grandes choses…Personne ne peut la dompter… Elle nous sert à bénir le 
Seigneur notre Père; elle nous sert aussi à maudire les hommes, qui sont créés à  l’image de 
Dieu. De la même bouche sortent bénédiction et malédiction » (Jc 3, 5. 8-10). Le disciple de 
Jésus doit faire en sorte que ses paroles soient une louange de Dieu, un stimulant, une 
consolation, un appui pour ses frères et sœurs, et non mensonge, médisance, calomnie, 
homicide. 

 
40- Nos actions peuvent être bonnes ou mauvaises : il faut éviter évidemment de commettre 

des actes défendus, tels que nous les connaissons par les commandements de Dieu (ne pas 
tuer, ni voler, ni mentir ni commettre l’adultère…). Toutefois le disciple de Jésus ne se 
contente pas de ne pas faire ce qui est mal; il doit chercher à faire ce qui est bien; le péché 
d’omission consiste précisément à ne pas faire le bien qui est à notre portée : ne pas 
rendre service à qui le demande, ne pas faire l’aumône à la personne en besoin, détourner 
les yeux pour ne pas voir la personne en détresse, ne pas pardonner les offenses, ne 
démontrer aucune gratuité dans les relations humaines… La parabole du Bon Samaritain, 
que j’ai méditée dans ma lettre pastorale de l’automne 2015 et que le Pape François a 
approfondie au cours du Jubilé de la miséricorde, incite à ouvrir nos yeux, nos cœurs, nos 
mains pour nous pencher sur la misère des autres et à les secourir par les œuvres de 
miséricorde corporelle et spirituelle (Catéchisme, n. 2447). 

 
41- La sainteté authentique consiste ainsi à laisser Dieu imprégner 

tout notre être, esprit, âme,  corps, pensées, paroles, actions, 
de sorte qu’il soit présent en tout et partout, conformément à 
ce que disait le prophète Isaïe : « Le pays sera rempli de la 
connaissance du Seigneur, comme la mer que comblent les 
eaux » (Is 11, 9). Dieu nous comble, à un point tel que nous 
faisons tout par lui, avec lui et en lui, comme nous le disons à la messe. 

 
42- L’intégration de tout notre être en Dieu, la réponse permanente à ses invitations, n’est pas 

une chose aisée, spontanée; elle exige en fait un effort, qu’on appelle combat spirituel. 
Jésus nous y a préparés dans le Notre Père, lorsqu’il nous invite à dire : « Ne nous soumets 
pas à la tentation, mais délivre-nous du mal » (voir le commentaire du Catéchisme n. 2846. 
2849. 2852); il sait que l’Adversaire veut nous arracher à Dieu; nous avons donc besoin de 
nous rattacher à Dieu plus fortement encore, pour recevoir sa force, en nous appuyant sur 
Jésus qui a déclaré : « J’ai vaincu le monde » (Jn 16, 33), le monde signifiant ici la résistance 
à Dieu. Saint Paul décrit le combat spirituel et ses armes : « Revêtez l’équipement de 
combat donné par Dieu, afin de pouvoir tenir contre les manœuvres du diable. Car nous ne 
luttons pas contre des êtres de sang et de chair, mais contre les Dominateurs de ce monde 
de ténèbres, les Principautés, les Souverainetés, les esprits du mal qui sont dans les régions 
célestes. Pour cela, prenez l’équipement de combat donné par Dieu ; ainsi, vous pourrez 
résister quand viendra le jour du malheur, et tout mettre en œuvre pour tenir bon. Oui, 
tenez bon, ayant autour des reins le ceinturon de la vérité, portant la cuirasse de la justice, 



18 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

les pieds chaussés de l’ardeur à annoncer l’Évangile de la paix, et ne quittant jamais le 
bouclier de la foi, qui vous permettra d’éteindre toutes les flèches enflammées du Mauvais. 
Prenez le casque du salut et le glaive de l’Esprit, c’est-à-dire la parole de Dieu » (Ep 6, 10-
17).  
 

43- L’épitre aux Hébreux nous demande même de « résister jusqu’au sang dans (la) lutte 
contre le péché » (He 12, 4; cf. I Pi 4, 1-6). Il faut d’abord fuir le péché mortel, qui « détruit 
la charité dans le cœur de l’homme par une infraction grave à la Loi de Dieu; il détourne 
l’homme de Dieu qui est sa fin ultime et sa béatitude en Lui préférant un bien inférieur » 
(Catéchisme, n. 1855); il requiert trois conditions : matière grave, pleine connaissance et 
plein consentement (n. 1857-1859). Il faut chercher à éviter le péché véniel (n. 1862) qui 
« affaiblit la charité, traduit une affection désordonnée pour des biens créés, empêche le 
progrès de l’âme…. Le péché véniel délibéré et resté sans repentance nous dispose peu à 
peu à commettre le  péché mortel » (n. 1863). Le sacrement du pardon est nécessaire pour 
retrouver la grâce après avoir commis le péché mortel; il est grandement utile pour 
fortifier dans la lutte contre les péchés véniels. 
 

44- L’Église enseigne ainsi que «le chemin de la perfection passe par la Croix. Il n’y a pas de 
sainteté sans renoncement et sans combat spirituel» (Catéchisme n. 2015; 2516). Cela se 
comprend bien si on se rappelle l’image de la compétition olympique que j’ai évoquée au 
début de ma lettre: l’athlète ne peut parvenir à la médaille d’or sans efforts et 
renoncements, sans tenir compte de ses propres fragilités. Pour sa part, le disciple de Jésus 
sait que sa nature est affaiblie par le péché originel, dont les racines, qu’on appelle ‘péchés 
capitaux’, sont présentes en chaque personne (Catéchisme n. 1866) : « Ignorer que 
l’homme a une nature blessée, inclinée au mal, donne lieu à de graves erreurs dans le 
domaine de l’éducation, de la politique, de l’action sociale et des mœurs » (Catéchisme n. 
407). Le combat spirituel se situe donc d’abord à l’intérieur de chacun de nous, affaibli, 
fragilisé. « L’homme doit sans cesse combattre pour s’attacher au bien; et non sans grands 
efforts, avec la grâce de Dieu, il parvient à réaliser son unité intérieure » (Catéchisme n. 
409, citation de Gaudium et Spes no. 37 § 2). 

 
45- Je voudrais maintenant m’arrêter sur le lieu où nous devons réaliser notre sanctification : 

nous devons acquérir la sainteté dans notre vie quotidienne, dans ce qu’on appelle le 
devoir  d’état. «Tous les fidèles du Christ sont invités et tenus à chercher et à atteindre la 
sainteté et la perfection propre à leur état » (Lumen Gentium n. 42). On est 

une personne célibataire ou mariée, un ministre de l’Église, un 
religieux ou une religieuse; on a tel ou tel âge, telle ou telle santé; 

on exerce telle ou telle profession. C’est à l’intérieur de  ces 
éléments qu’on cherche la sainteté : devenir un saint époux ou 

une sainte épouse, de saints parents, un saint prêtre ou diacre ou 
évêque, un saint religieux ou une sainte religieuse, un saint étudiant, une sainte infirmière, 
un saint camionneur, une sainte avocate. La sainteté a des effets même sur le plan 
simplement humain : « Dans la société terrestre elle-même, cette sainteté contribue à 
promouvoir plus d’humanité dans les conditions d’existence » (LG 40). 



19 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

 
46- Dans cette ligne,  je pense à une histoire que j’ai lue quelque part et qui peut apporter un 

certain éclairage.  Trois hommes travaillaient dans un chantier. Quelqu’un leur demande 
de décrire leur travail. Le premier répond : « Je taille des pierres ». Le second dit : « Je 
gagne le pain pour ma femme et pour mes enfants ». Le troisième déclare : «Je construis 
une cathédrale pour mon Dieu ». Ainsi, les trois font le même travail; le premier s’arrête 
sur la description matérielle : tailler des pierres, avec tel et tel instrument, tel nombre 
d’heures, tel salaire. Le second, qui fait le même travail, y met un peu plus de cœur : il voit 
la dimension sociale de son œuvre : il est habité par l’amour de sa femme et de ses 
enfants; lors des moments de fatigue, il peut puiser dans cet amour une énergie nouvelle. 
Le troisième assume sans doute les propos des deux premiers : mais il voit aussi une 
dimension spirituelle, la présence de Dieu. 

 
 

47- Cette petite histoire peut nous aider à comprendre concrètement comment vivre la 
sainteté au quotidien, dans le devoir d’état. Chacun a son travail : une tâche précise à 
exécuter, un nombre d’heures à travailler, un contrat à respecter; à ce niveau, le disciple 
de Jésus démontre compétence et justice, faisant ce qu’on attend de lui. Il peut aussi 
mettre davantage de cœur: établir des liens avec les autres personnes, les traiter comme 
des frères et sœurs, apporter sa contribution et respecter la leur. Il peut finalement donner 
une dimension spirituelle : avoir conscience de remplir la mission que Dieu a confiée à 
l’humanité (dominez la terre et soumettez-la), dans la joie de préparer le monde nouveau. 

 
48- Application spirituelle : 

 

a. Prendre conscience de l’invitation du Seigneur à imprégner de sa présence tout 
mon être et toute ma vie : ma famille, mon travail, mes loisirs. 

b. Accepter le combat spirituel. 
c. En me rappelant les sept péchés capitaux (orgueil, avarice, impureté, envie, 

gourmandise,  colère, paresse), identifier celui qui me trouble le plus; quels moyens 
je prends pour qu’il ne domine pas. 

d. Vivre mon devoir d’état en présence de Dieu : comme personne célibataire ou 
mariée, prêtre ou religieuse, dans ma profession, mon âge, ma santé, mes 
conditions matérielles. 

e. Exercer ma profession avec un esprit chrétien. 

 

VI- Je crois à la communion des saints 
 

49- Nous connaissons tous cet article du ‘Je crois en Dieu’. Comme catholiques, nous savons 
que les saints et les saintes occupent une place fondamentale dans la foi ; ils et elles en 
illustrent la beauté et les effets. Lors de leurs fêtes, la préface de la messe le proclame 
clairement : « Dans leur vie, tu nous procures un modèle ; dans la communion avec eux une 
famille; dans leur intercession un appui ». Les saints démontrent qu’il est effectivement 



20 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

possible de parvenir à la sainteté ; nous pouvons alors nous laisser inspirer par leur 
exemple. Ils et elles vivent désormais et pour toujours en Dieu ; cependant nous leur 
sommes unis, parce que nous sommes membres de la même famille. Ils et elles sont nos 
frères et sœurs qui ont réussi : nous pouvons compter sur leur appui, car ils prient pour 
nous qui sommes encore dans la lutte et l’effort. La préface poursuit dans la même veine: 
« afin que soutenus par cette foule immense de témoins, nous courions jusqu’au bout 
l’épreuve qui nous est proposée et recevions avec eux l’impérissable couronne de gloire ».  
Nous sommes dans la course du stade, dans le temps de la lutte et de l’effort ; ils nous 
encouragent dans la poursuite de la médaille d’or qu’ils et elles ont obtenue !  
 
 

50- À chaque messe, nous exprimons notre communion avec les 
saints et les saintes. Au début, dans le ‘je confesse à Dieu’, 
nous leur demandons leur intercession pour échapper au 
poids du péché ; au Sanctus, nous nous unissons à eux et aux 
anges pour chanter la gloire du Dieu trois fois saint; au cours 
de la prière eucharistique, nous en mentionnons certains de 
manière plus explicite: la Vierge Marie, saint Joseph, les 
apôtres, les martyrs, les saints du  jour. Tout au cours 
l’année liturgique, l’Église les honore, en général au jour 
anniversaire de leur décès, appelé ‘dies natalis’,  jour de leur 
naissance définitive au ciel ; un livre, le martyrologe, offre 
chaque jour de nombreuses figures de saints et saintes, de 
tout âge, de toute condition sociale, race, époque. 

 
 

51-  Parmi les saints, l’Église accorde évidemment une place primordiale à la Sainte Vierge, 
Mère de Dieu. Du haut de la Croix, Jésus nous l’a donnée comme Mère (Jn 19, 27) : à la 
suite de saint Jean, nous sommes invités à la prendre chez nous (ibid.). L’Église reconnaît 

en elle une « sainteté éclatante, absolument unique » (Catéchisme n. 
492) ; elle « est pour l’Église le modèle de la foi et de la charité. Par 
là elle est un membre suréminent et  absolument unique de l’Église ; 
elle constitue même la ‘réalisation exemplaire’ de l’Église » 
(Catéchisme n. 967). Il n’est donc pas étonnant qu’elle occupe une 
place importante dans le calendrier liturgique : l’Église souligne ainsi 
son Immaculée Conception (8 décembre), sa nativité (8 septembre), 
son saint nom (12 septembre), sa présentation au temple (21 
novembre), sa maternité divine (1er janvier), sa charité (Visitation : 
31 mai), ses souffrances (Notre-Dame des douleurs : 15 septembre), 
son cœur immaculé (juin), son Assomption (15 août) ; Marie Reine 

(22 août); d’autres fêtes rappellent ses grâces que son intercession nous obtient, en lien 
avec sa demande aux Noces de Cana (Jn 2, 1-12) : Notre-Dame de Lourdes (11 février), 
Notre-Dame de Fatima (13 mai) ; Notre-Dame du Mont Carmel (16 juillet); Notre-Dame du 
Rosaire (7 octobre). Chaque samedi est un jour marial. Le mois de mai lui est consacré, 



21 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

ainsi que celui d’octobre qui honore le Rosaire. Le chapelet en effet, avec les mystères 
joyeux, douloureux, glorieux et lumineux, nous fait entrer dans le mystère de Jésus avec les 
yeux et le cœur de Marie « qui méditait tous ces événements »,  nous dit saint Luc (Lc 2, 19. 
51). D’innombrables églises sont érigées en son honneur ; plusieurs nations ont un 
sanctuaire marial national (au Canada, il se trouve au Cap de la Madeleine). Chaque église 
possède sa statue de la Sainte Vierge. Bien des femmes portent son nom.  
 

52- Nous sommes ainsi invités à honorer la Sainte Vierge, Mère de 
Dieu, toute sainte, notre Mère. Saint Joseph occupe aussi une place 
importante, lui qui a été l’époux de Marie et le père adoptif de 
l’Enfant Jésus. Nous nous laissons inspirer également par les 
apôtres, les martyrs, les pasteurs, les vierges, les époux canonisés ; 
nous n’oublions pas non plus les personnes de notre entourage, 
non encore canonisées, dont l’exemple de vie chrétienne  
authentique nous interpelle.  

 
53- Nous honorons également nos saints patrons : d’abord saint Joseph (patron de l’Église 

universelle et de l’Église du Canada) et les saints martyrs canadiens 
(patrons secondaires du Canada) ; saint Antoine de Padoue (patron du 
diocèse), les patrons de nos paroisses et les saints ou saintes dont nous 
portons le nom.  «Le patronage du saint offre un modèle de charité et 
assure de son intercession. Les parents, les parrains et le curé veilleront 
à ce que ne soit pas donné de prénom étranger au sens chrétien » 
(Catéchisme n. 2156 ; cf Canon  855). J’ai connu des gens qui, au 
moment de leur confirmation, ont ajouté à leur prénom usuel le nom 
d’un saint ou d’une sainte dont ils ou elles désiraient s’inspirer dans leur 
vie.  

 
 

54- Les paroisses actuelles du diocèse offrent à notre vénération les figures suivantes : d’abord  
la Très Sainte Trinité (Englehart); puis Notre Seigneur Jésus Christ : Holy Name of Jesus 
(Kirkland Lake), Très Saint Rédempteur (Holtyre), Sacré Coeur de Jésus (New Liskeard), 
Sacred Heart of Jesus(Timmins), Nativity of our Lord (Elk Lake), Sainte-Croix (Haileybury). La 
Sainte Vierge est bien honorée aussi : Immaculée-Conception (Val-Gagné), Assomption de 
la Bienheureuse Vierge Marie (Kirkland Lake), Marie Reine du Monde (Matheson), Notre-
Dame-de-Bon-Secours (Belle-Vallée), Our Mother of Perpetual Help (New Liskeard), Notre-
Dame-du-Lac (Larder  Lake), Notre-Dame de la Paix (Timmins), Our Lady Queen of Poland 
(Timmins). D’autres membres de la famille humaine de Jésus sont aussi mis en évidence : 
saint Joseph (Timmins), sainte Anne (Iroquois Falls), saint Joachim (South Porcupine), saint 
Jean Baptiste (Earlton); un apôtre : saint Pierre (Virginiatown). On trouve aussi un diacre 
(saint Laurent : Ramore), deux prêtres (saint Antoine de Padoue : cathédrale et diocèse; et 
saint Dominique (Timmins), des prêtres et des laïcs (les saints Martyrs Canadiens : Iroquois 
Falls), un évêque (saint Patrick : Cobalt). 
 



22 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

55- Nous pouvons développer une intimité spirituelle avec un saint ou une sainte, connaître sa 
vie, pour nous en laisser inspirer, pour en faire nos compagnons de route.  Nous pouvons 
redire avec l’Église la préface II pour les saints : « « Tu ravives les forces de ton Église; leur 
exemple nous stimule, leur prière fraternelle nous aide à travailler pour que ton règne 
arrive ». 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

56- Application spirituelle : 
 

 

a. Connaître et entrer dans le projet de Dieu sur nous : devenir saints et saintes dans le 
Christ, par lui et avec lui, grâce à son Esprit de sainteté. 

b. Méditer les paroles de saint Jean de la Croix : « « O âmes créées pour de telles 
grandeurs! ô vous qui êtes appelées à les posséder ! Que faites-vous ? A quoi vous 
occupez-vous? Les yeux de votre âme ne voient plus ! En présence d’une lumière si 
éclatante vous restez aveuglés ! Quand des voix si puissantes se font entendre, vous 
restez sourds! »,  (Cantique spirituel, cité à l’office des lectures, vendredi 18).  

c. Accentuer notre vie de prière : reprendre ma lettre pastorale du carême 2013 qui en 
rappelle l’importance et les formes variées. 

d. Puiser notre sanctification à sa source : les sacrements de baptême, confirmation, 
mariage, ordre, pénitence, eucharistie, onction.  

e. Imiter le Christ dans notre vie quotidienne, dans notre devoir d’état. 
f. Reconnaître la sainteté présente chez nos frères et sœurs. 
g. Nous laisser inspirer par et compter sur l’intercession de la sainte Vierge, des saints 

patrons.  

 
 

* * * 



23 

21/01/2017                                            N. 11 – Carême 2017 

 
 
 

Ce sont les saints et les saintes qui constituent le vrai visage de l’Église, une, sainte, catholique 
et apostolique.   
 
Puissions-nous devenir ce visage ici et maintenant, pour construire l’Église de demain.  
 

 
 

 
 

 Serge Poitras 
Évêque de Timmins 

 
 

21 janvier 2017, fête de sainte Agnès, martyre en 305, à l’âge de 12 ans.  


