Lettre pastorale

« A I'exemple du Dieu saint qui vous a appelés,
devenez saints, vous aussi, dans toute votre conduite »
(1Pi1,15)

Réflexions sur la vocation universelle a la sainteté

Caréme 2017

Bienheureux Fra Angelico (1400- 1455) : saints et saintes

Monseigneur Serge Poitras
Evéque de Timmins



21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



Au cours de [|'été dernier, plusieurs
d’entre nous ont suivi de prées les Jeux
olympiques de Rio de Janeiro, au Brésil.
C’était un grand spectacle, diffusé dans le
monde entier ! Aprés un entrainement
intense et exigeant, souvent obscur et
parfois douloureux, les
athletes y ont donné le
meilleur d’eux-mémes,
dans I’espérance
d’obtenir la fameuse
. médaille d’or. Cest le
désir de la gloire, de

battre des records, qui

les a motivés et a

déclenché leurs innombrables efforts.

Lorsque je regarde ces athletes, la réflexion
de saint Paul se présente a mon esprit :
«Dans le stade, tous les coureurs
participent a la course, mais un seul recgoit
le prix. Alors vous, courez de maniére a
I'emporter.  Tous les athletes a
I’entrainement s’imposent une discipline
sévere; ils le font pour recevoir une
couronne de laurier, qui va se faner, et
nous, pour une couronne qui ne se fane
pas » (I Co 9, 24-25). Nous pouvons alors
nous poser une question : Sommes-nous
préts a courir pour la couronne qui ne se
fane pas ? Sommes-nous préts a investir
pour la vie éternelle ?

C'est facile de regarder et de connaitre les
exploits des autres, d’étre des ‘sportifs de
salon’, confortablement assis devant le
téléviseur; c’est beaucoup plus difficile
d’étre sportif sur le terrain, de dépenser de
I’énergie, de transpirer, de se blesser a
I’occasion, de connaitre des moments de
gloire et des moments de défaite. On n’a
jamais vu un ‘sportif de salon” monter sur
le podium et recevoir une médaille d’or;
seuls les athletes de terrain y parviennent.

Dans le méme sens, il est facile de se
déclarer chrétiens, de connaitre le Christ et
son Evangile, d’admirer saint Francois
d’Assise ou sainte Teresa de Calcutta; c’est
beaucoup plus exigeant de prendre la foi
au sérieux, de s’engager réellement a la
vivre a chaque instant. Jésus veut des
disciples engagés sur le terrain, des gens
gui ne soient pas des tiédes (Apo 3, 16); le
monde aussi attend des chrétiens qu’ils
vivent intégralement, radicalement,
I’Evangile a la suite de Jésus; en réalité, le
monde a besoin de saints, de saintes.

La sainteté est en effet la couronne, la
médaille d’or qui nous est proposée: la
désirons-nous _vraiment? Désirons-nous
faire les efforts requis, travailler sur nous-
mémes, transformer nos maniéres de
penser et d’agir, pour étre réellement des
chrétiens, c’est-a-dire des reflets du
Christ?

1- Si nous le voulons, nous pouvons profiter du Caréme, ce temps privilégié que I'Eglise nous
offre pour vivre notre vie chrétienne de maniére plus intense et nous engager
énergiquement a devenir de meilleurs disciples de Jésus, des personnes qui laissent
transparaitre davantage en elles la lumiére de I'Evangile. Nous sommes ainsi invités a
enlever de notre vie ce qui empéche la lumiére de Dieu de passer. Nous comprenons cela
facilement dans une région comme le noétre: les différentes intempéries de I'hiver
ternissent les fenétres de nos maisons et réduisent le rayonnement du soleil; nous avons
hate au grand ménage du printemps, pour que les vitres laissent passer pleinement la
lumiére du soleil. Il en va de méme pour notre vie chrétienne : notre fragilité humaine et

21/01/2017

3

N. 11 — Caréme 2017



toutes sortes d’influences plus ou moins bonnes obscurcissent en nous la présence du
Seigneur; nous avons besoin de nous purifier, de travailler sur nous-mémes pour devenir
davantage a I'image du Christ. De méme que nous désirons I’air pur et un monde sans
pollution, ainsi pouvons-nous aspirer au véritable air pur provenant de Dieu, au monde
authentique dépourvu de mal : en un mot, a la sainteté.

2- Cette année, notre Caréme peut revétir une coloration particuliere. En effet, il se situe
dans le cadre de la réflexion que jai amorcée avec ma lettre pastorale de I'automne
dernier : « Visite pastorale : réflexions sur I'avenir ». )’y ai invité a réfléchir sur le futur de
notre Eglise diocésaine. Je demandais comment nous pouvons avoir une Eglise qui réponde
plus totalement au projet du Seigneur; il me semble que la premiére condition est d’avoir
une Eglise pleine de disciples convaincus de leur foi et désireux de la diffuser, ce qui veut
dire des missionnaires ; une Eglise ol en chaque paroisse et en chaque personne se
retrouvent les quatre caractéristiques avec lesquelles saint Luc décrivait la premiére
communauté chrétienne: « fidélité a I'enseignement des apdtres, a la communion
fraternelle, a la fraction du pain et aux priéres » (Ac 2,42).

3- La vitalité de I'Eglise et son renouveau dépendent en fait de 'engagement de chacun de
ses membres a vivre conformément a I'Evangile; c’est ce qu’on appelle la ‘sainteté’. Dans
son exhortation apostolique Christifideles laici, saint Jean-Paul |l disait en ce sens: « Les
saints et les saintes ont toujours été source et origine de renouvellement dans les moments
les plus difficile des I’histoire de I’Eglise » (n. 16, 3); la ‘sainteté est la source secréte et la
mesure infaillible de son activité apostolique et de son élan missionnaire » (17, 3) (textes
cités dans le Catéchisme de I’Eglise catholique, n. 828).

4- Par la présente Lettre pastorale, je désire ainsi offrir quelques réflexions sur la sainteté,
cette médaille d’or que nous devons rechercher avec ardeur, cette pureté de vie qui laisse
transparaitre en nous la lumiére du Christ, cette source de renouveau pour la vie de
I'Eglise, et par conséquent pour notre diocése. Je me trouve évidemment bien audacieux
d’écrire sur la sainteté, moi qui suis loin d’y étre parvenu; mais je me rappelle a cet égard
I’expérience de Tertullien, un grand écrivain chrétien des premiers siecles, qui s’était mis a
écrire un traité sur la ‘patience’. Un ami lui faisait alors remarquer : « Comment peux-tu
écrire un livre sur la patience, toi qui en est si dépourvu ? » Avec lucidité et humour,
Tertullien avait répondu : « Ce n’est pas parce qu’on est malade qu’on ne peut pas aspirer a
la santé »; ainsi, ce n’est pas parce qu’on est pécheur qu’on ne peut pas aspirer a la
sainteté, qui est la santé véritable. C’'est le sens de ma réflexion : aider chaque fidele a
aspirer a devenir meilleur disciple de Jésus, transformé par lui. Pour que ma réflexion soit
fiable, je puiserai non pas dans ma propre expérience limitée, mais a trois sources s(ires : la
Parole de Dieu, la vie des saints et des saintes, I'enseignement de I'Eglise (Papes, Conciles,
liturgie, Catéchisme).

"En Toi est la source de vie o
ge— ar Ta lumiere nous voyons la lumiere"
¥

21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



I- Tout le monde est appelé a la sainteté

5- Dieu désire que nous soyons des saints et des saintes. Saint Paul exprime magnifiquement
ce projet dans I'épitre aux Ephésiens : Dieu, dit-il, « nous a choisis dans le Christ, avant la
fondation du monde, pour que nous soyons saints, immaculés devant lui, dans I'amour »
(Ep 1, 4). «La volonté de Dieu, écrit-il dans le texte le plus ancien du Nouveau Testament,
c’est que vous viviez dans la sainteté » (1 Th 4, 3). Ainsi, quand dans le Notre Peére Jésus
nous enseigne a dire : « Que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel », pouvons-
nous demander que la volonté de sanctification de Dieu se réalise en nous, déja en ce
monde, et qu’elle demeure pour I’éternité.

6- Certains parmi nous peuvent penser que la sainteté est réservée a une élite, a un petit
nombre de personnes, aux grands héros de la foi, aux saints et saintes que, par la
canonisation, I'Eglise nous propose d’admirer et d’imiter. « En canonisant certains fidéles,
c’est-a-dire en proclamant solennellement que ces fidéles ont pratiqué héroiquement les
vertus et vécu dans la fidélité & la grdce de Dieu, I’Eglise reconnait la puissance de I’Esprit
de sainteté qui est en elle et elle soutient I'espérance des fidéles en
les leur donnant comme modeles et intercesseurs » (Catéchisme n.
828; cf. Lumen Gentium n. 40. 48. 51). En fait, la sainteté est offerte
a tous. Dans son Introduction a la vie dévote, saint Frangois de Sales
I’enseigne clairement; il invite tous les fidéles a la ‘dévotion’, c’est-a-
dire a une vie chrétienne intense, en somme a la sainteté : « Dieu
commanda en la création aux plantes de porter leurs fruits, chacune
selon son genre : ainsi commande-t-il aux chrétiens, qui sont les
plantes vivantes de son Eglise, qu'ils produisent des fruits de
dévotion, un chacun selon sa qualité et vocation. La dévotion doit
étre différemment exercée par le gentilhomme, par l'artisan, par le valet, par le prince, par
la veuve, par la fille, par la mariée; et non seulement cela, mais il faut accommoder la
pratique de la dévotion aux forces, aux affaires et aux devoirs de chaque particulier.... C'est
une erreur et une hérésie, de vouloir bannir la vie dévote de la compagnie des soldats, de la
boutique des artisans, de la cour des princes, du ménage des gens mariés. .... Ou que nous
soyons, nous pouvons et devons aspirer a la vie parfaite » (texte cité dans I'office des
lectures de sa féte, le 24 janvier).

7- Dans la constitution dogmatique Lumen Gentium, le Concile Vatican Il a consacré le

chapitre V a la « vocation universelle & la sainteté dans I’Eglise » (n. 39-
- @ 42). « L’appel a la plénitude de la vie chrétienne et a la perfection de la
a1 |42 N charité s’adresse a tous ceux qui croient au Christ, quel que soit leur état

' ou leur forme de vie » (n. 40). Ainsi, on est appelé a étre des saints ou
des saintes a tout age, dans tout état de vie (célibataire, marié, religieux,
prétre), dans toute profession. D’ailleurs, quand on regarde les saints
canonisés, on est frappé par la diversité extraordinaire des visages,
comme j'ai voulu l'illustrer en page couverture avec le tableau de Fra
Angelico; certains, comme les Saints Innocents, meurent en bas age;

5

TOUS SAINTS....

A LA SUITE
DE JESUS

21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



d’autres a différents ages : sainte Agnes (12 ans), saint Dominique Savio (15 ans), sainte
Thérese de I'Enfant Jésus (24 ans), saint Alphonse de Liguori (90 ans); on trouve des saints
et saintes mariés, des religieux et des religieuses, des martyrs et des martyres, des prétres,
des personnes célibataires ou veuves; des agriculteurs, bergers, artisans, chefs d’Etat, des
reines, des infirmiéres, des éducatrices; des écrivains de génie comme saint Thomas
d’Aquin ou d’autres qui n’ont laissé aucun écrit. Le visage de la sainteté est multiple. La
célébration du centenaire du diocese a été l'occasion, j'espere, de découvrir ou de
redécouvrir les visages de la sainteté chez nous; s’ils n’ont pas encore été reconnus par
I’Eglise, ils n’en sont pas moins réels; ces visages innombrables et connus de Dieu, qui nous
interpellent, I'Eglise les célébre tous ensemble le jour de la Toussaint.

8- Application spirituelle :

a- Maéditer sur les textes de saint Paul qui rappellent que Dieu veut que nous soyons
des saints et des saintes (cf. ci-dessus n. 5).

b- Chacun, chacune peut se demander: dans ma condition actuelle, dans ma
profession, dans mon état de vie, est-ce que je me sens interpellé a devenir un saint,
une sainte ?

Il- La sainteté se trouve d’abord en Dieu

La sainteté appartient en propre a le Seigneur votre Dieu, je suis saint » (Lv
Dieu, lui qui est le Bien absolu, exempt 19, 2). Je voudrais rappeler quelques
de tout mal. La Bible le rappelle a passages particulierement significatifs
pleines pages. « Soyez saints, car moi, a cet égard.

9- Le premier est celui de la rencontre de Dieu avec Moise, dans |'épisode du buisson ardent
(Ex 3, 2-6). « L’ange du Seigneur lui apparut dans la flamme d’un buisson en feu. Moise
regarda : le buisson brilait sans se consumer. Moise se dit alors : ‘Je vais faire un détour
pour voir cette chose extraordinaire : pourquoi le buisson ne se consume-t-il pas ?’ Le

TR\ Seigneur vit qu’il avait fait un détour pour voir, et Dieu I'appela

m { iy \— du milieu du buisson : ‘Moise ! Moise !" Il dit : ‘Me voici I’ Dieu dit
T ; ,-‘],-f 'Y, alors : ‘N’approche pas d’ici ! Retire les sandales de tes pieds, car

2utfiss  le lieu ol tu te tiens est une terre sainte !’ Et il déclara : ‘Je suis le

}il:f Dieu de ton pere, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, le Dieu de

Jacob.” Moise se voila le visage car il craignait de porter son

regard sur Dieu ».

SEIGMELIR
T £5 omme e fey

T ALGTECS S0 'l'l-l'lll.l"h chel

- |
[

10- Ce passage biblique offre plusieurs aspects a notre réflexion. On note d’abord que c’est
Dieu qui a l'initiative, c’est lui qui fait les premiers pas vers Moise : Dieu nous précéde
toujours. Il se révele dans le feu. Pourquoi ? Le feu attire notre regard; il fascine nos yeux;
cependant on ne peut pas le prendre dans nos mains. Cela s’applique bien a Dieu : il attire
notre intelligence, on cherche a le connaitre, a le comprendre; mais on ne peut le saisir

6
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



comme on le voudrait : il nous échappe d’une certaine manieére, il est toujours au-dela de
ce qu’on peut comprendre. Dieu demande ensuite a Moise d’enlever ses sandales, qui lui
donnent de I'assurance dans sa marche; il lui fait ainsi prendre conscience de sa fragilité.
En présence de Dieu, nous devenons conscients d’'une double distance: la premiere est
celle qui existe entre le Créateur et sa créature, la deuxiéme est celle qu’il y a entre le bien
absolu et le mal. Toutefois, Dieu ne se révele pas a Moise pour I'écraser, mais pour le
sauver et sauver son peuple : il désire en effet I'arracher au mal qui I'affecte, il désire
entrer en alliance avec lui et lui offrir la Terre promise ou il ne sera plus esclave.

11- Le prophete Isaie a vécu une expérience semblable a celle de Moise. Il la décrit dans les
termes suivants : « Je vis le Seigneur qui siégeait sur un tréne trés élevé; les pans de son
manteau remplissaient la terre. Des séraphins se tenaient au-dessus de lui... Ils se criaient
I'un a I'autre : Saint ! Saint ! Saint ! le Seigneur, Dieu de I'univers ! Le ciel et la terre sont
remplis de sa gloire!... Je dis alors : ‘Malheur a moi ! je suis perdu : car je suis un homme
aux levres impures, j’habite au milieu d’un peuple aux lévres impures; et mes yeux ont vu le
Roi, le Seigneur de I'univers’. L’un des séraphins vola vers moi, tenant un charbon brilant...
Il sapprocha de ma bouche et dit: ‘Ceci a touché tes lévres, et maintenant ta faute est
enlevée, ton péché est pardonné’ » (Is 6, 1-7). Isaie découvre a son tour la grandeur et la
sainteté de Dieu; il entend les anges la louer. Devant ce spectacle impressionnant, il prend
conscience de ses propres limites. Mais encore la, ce qu’il y a d’extraordinaire, c’est que la
sainteté de Dieu lui est communiquée et elle le débarrasse de son péché. En effet, de
méme que le feu rayonne et apporte la chaleur, de méme la sainteté de Dieu se diffuse et
transforme ce qu’elle touche : elle débarrasse du mal, ne laisse subsister que le bien.

12- Ce chant des Anges, I'Eglise le reprend toujours au coeur de chaque messe : elle y loue le
Dieu trois fois saint; cette triple mention proclame la sainteté du Pére, du Fils et du Saint-
Esprit. Nous pouvons méditer ce chant qui exprime I'union
de I'Eglise de la terre avec celle du ciel dans la sainteté et la Saint | Saint | Saint, le Seigneur,
g|0ire de Dieu : Dieu de l'univers !

Saint ! Saint ! Saint! Le Seigneur Dieu de 'univers!
Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire!
Hosanna au plus haut des cieux !

Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur !
Hosanna au plus haut des cieux !

13- Qui est celui qui vient au nom du Seigneur ? C’'est bien slr son propre Fils Jésus. En lui, la
sainteté de Dieu nous est communiquée de maniére totale et définitive, comme le dit saint
Jean dans son Evangile : « Et le Verbe s’est fait chair et il a habité parmi nous.... Tous nous
avons eu part a sa plénitude... La grdce et la vérité sont venues par Jésus-Christ. Dieu,
personne ne I’a jamais vu. Le Fils unique, lui qui est Dieu, lui qui est dans le sein du Pere,
c’est lui qui nous I’a fait connaitre » (Jn 1, 14. 16-18). Dés avant sa naissance, I'ange Gabriel
annonce a la Vierge Marie la sainteté de son Fils: « Celui qui va naitre sera saint, il sera
appelé Fils de Dieu » (Lc 1, 35; Mt 1, 20). En sa présence, les disciples éprouvent un

7
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



21/01/2017

sentiment semblable a celui que Moise et Isaie ont expérimenté : « Simon-Pierre tomba
aux pieds de Jésus, en disant: ‘Eloigne-toi de moi, Seigneur, car je suis un homme
pécheur’ » (Lc 5, 8). Les démons pergoivent sa sainteté avec une grande perspicacité : « Je

sais qui tu es : le Saint de Dieu » (Mc 1, 24).

14- Jésus lui-méme est bien conscient de sa sainteté. « Qui de vous pourrait faire la preuve que

j’ai péché ?», demande-t-il (Jn 8, 46). Cependant, sa mission de Sauveur consiste
précisément a arracher ’humanité au mal qui la touche et a lui
communiquer la sainteté qui jaillit de Dieu comme d’une

source intarissable : « De son cceur couleront des fleuves
d’eau vive» (Jn 7, 38). Il I'exprime clairement dans la
solennelle priere qu’il adresse au Pere lors de la derniere
Cene (Jn 17, 1-26) : il « donnera la vie éternelle a tous ceux
que tu lui as donnés » (v. 2); « Pére saint, garde-les dans ton
nom, le nom que tu m’as donné » (v. 11) ; « sanctifie-les dans
la vérité; ta parole est vérité... Pour eux je me sanctifie moi-

méme, afin qu’ils soient, eux aussi, sanctifiés dans la vérité »

(v. 17. 19).

15-Jésus se présente ainsi comme I'Envoyé du Pére, celui en qui est présente la sainteté de

Dieu puisqu’il est son Fils, celui qui la communique au monde, puisqu’il est le sauveur.
Voila la grande nouvelle : en Jésus nous sommes sanctifiés; il nous donne I'Esprit de
sainteté, qui demeure en nous. Le Concile Vatican Il résume ainsi sa mission :

« Maitre divin et modéle de toute
perfection, le Seigneur Jésus a préché a
tous et chacun de ses disciples, quelle
que soit leur condition, cette sainteté
de vie dont il est a la fois l'initiateur et
le consommateur : « Vous donc, soyez
parfaits comme votre Pére céleste est
parfait » (Mt 5, 48).

Et en effet a tous il a envoyé son Esprit
pour les mouvoir de l'intérieur a aimer
Dieu de tout leur cceur, de toute leur
dme, de toute leur intelligence et de
toutes leurs forces (cf. Mc 12, 30), et
aussi a s’aimer mutuellement comme le
Christ les a aimés (cf. Jn 13, 34 ; 15, 12).

Appelés par Dieu, non au titre de leurs
ceuvres mais au titre de son dessein
gracieux, justifiés en Jésus notre

Seigneur, les disciples du Christ sont
véritablement devenus par le baptéme
de la foi, fils de Dieu, participants de la
nature divine et, par la méme,
réellement saints. Cette sanctification
qu’ils ont regue, il leur faut donc, avec
la grdce de Dieu, la conserver et
I’achever par leur vie.

C’est I'apétre qui les avertit de vivre «
comme il convient a des saints » (Ep
5,3), de revétir «comme des élus de
Dieu saints et bien-aimés, des
sentiments de miséricorde, de bonté,

8

N. 11 — Caréme 2017




d’humilité, de douceur, de longanimité des points (cf. Jc 3, 2), nous avons

» (Col 3, 12), portant les fruits de constamment besoin de la miséricorde
I’Esprit pour leur sanctification (cf. Ga de Dieu et nous devons tous les jours
5, 22 ; Rm 6, 22). Cependant comme dire dans notre priére : « Pardonne-
nous nous rendons tous fautifs en bien nous nos offenses » (Mt 6, 12) (LG 40).

16- Application spirituelle : méditer le texte du Concile :

Jésus est le maitre que nous devons écouter : son enseignement est sdr, puisqu’il est Dieu.
Il est le modéle que nous devons suivre : nous sommes assurés que son chemin conduit a
la vraie vie (Jn 14, 6).

Jésus est au point de départ et au point d’arrivée. Il est I’Alpha et 'Oméga. Il est celui qui
marche a nos cotés, comme il I’a fait avec les disciples d’Emmaus (Lc 24, 15 ss).

Il nous donne son Esprit qui agit a I'intérieur de nous-mémes : si nous lui sommes attentifs,
nous avons la lumiére pour découvrir le bien qu’il faut faire et la force pour passer a
Iaction.

La sanctification est recue au baptéme, comme un germe; nous avons la responsabilité de
la faire grandir a chaque instant, par une vie transformée, pleine de miséricorde, de bonté,
d’humilité, de douceur, de patience...

Le péché nous guette; mais il n’a pas le dernier mot.

lll- La sainteté de Dieu nous est communiquée par les sacrements

17- La sainteté de Dieu nous est communiquée d’abord et avant tout par le baptéme, qui fait
de nous les enfants du Pere, les membres du Corps du Christ et les
temples de I'Esprit-Saint. C’est la raison pour laquelle saint Paul
n’hésite nullement a donner aux premiers chrétiens le titre de saints :
« Paul... a I'Eglise de Dieu qui est & Corinthe, & ceux qui ont été
sanctifiés dans le Christ Jésus et sont appelés a étre saints » (1 Co 1, 1-
2); « & ceux qui sont sanctifiés et habitent Ephése » (Ep 1, 1); « a tous
ceux qui sont sanctifiés dans le Christ Jésus et habitent Philippes » (Ph
1,1) (Col 1, 1). L'idée fondamentale est la méme : en quelque lieu de
la terre que ce soit (Corinthe, Ephése, Philippes), le Christ sanctifie
ses disciples, qu’il a agrégés a son Corps par le baptéme et a qui il a
fait don de son Esprit.

18- Nous ne pouvons pas maintenir en nous la vie divine sans le secours des sacrements. lls
sont en effet « les signes et les instruments par lesquels I’Esprit-Saint répand la grédce du
Christ, qui est la Téte, dans I’Eglise qui est son Corps » (Catéchisme n. 774). « Assis d la
droite du Pere, et répandant I’Esprit Saint en son Corps qui est I’Eglise, le Christ agit
désormais par les sacrements, institués par lui pour communiquer sa gréce. Les sacrements

9

21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



sont des signes sensibles (paroles et actions), accessibles a notre humanité actuelle. Ils
réalisent efficacement la grdce qu’ils signifient en vertu de I'action du Christ et par la
puissance de I’Esprit Saint » (ibid. n. 1084).

19- Ainsi, il est impensable de pouvoir parvenir a la sainteté sans les sacrements; d’une part,
c’est prétentieux, car c’est penser pouvoir obtenir la vie de Dieu sans Dieu lui-méme,
comme Adam et Eve ont voulu le faire a 'origine de ’humanité. De plus, c’est ingrat et
méprisant a I'’égard du Christ qui a choisi ce moyen pour nous partager sa vie. La vie
sacramentelle est absolument nécessaire pour faire grandir en nous la sainteté qui y a été
déposée en germe au baptéme. De méme que nous entretenons notre vie physique par
toutes sortes de moyens (nourriture, activités, air), de méme devons-nous laisser a Dieu la
possibilité de faire grandir en nous sa vie, par les sacrements.

20- Une image peut aider a comprendre le réle des sacrements. Nous possédons de nombreux
appareils électriques, aux usages variés (éclairage, chauffage, air climatisé, téléviseurs,
cuisinieres, micro-ondes...) : chacun d’eux fonctionne dans la mesure ou il recoit I'énergie
qui provient de la centrale électrique, grace au réseau de transmission; si la centrale fait
défaut, les appareils ne fonctionnent plus; si le réseau de transmission est perturbé, les
appareils ne fonctionnent plus; si nous ne branchons pas les appareils, ils ne fonctionnent
pas. En outre, I'énergie électrique est une, mais ses effets sont différents en chaque
appareil : selon les cas, I'électricité devient chaleur, musique, image, repas... Il en va un peu
ainsi pour la vie chrétienne. Le Christ peut étre comparé a la centrale électrique : c’est en
lui que se trouve I'énergie spirituelle, la sainteté que Dieu offre; cette énergie parvient
jusgu’a nous par le Saint-Esprit qui nous la transmet a travers les sacrements; cette énergie
divine nous permet de réaliser pleinement ce que nous sommes, dans la diversité des
personnes et des vocations. Du c6té de Dieu, nous sommes assurés que I'énergie est
toujours offerte; il n’y a jamais de panne; de notre c6té, il nous appartient d’accepter ou
non cette énergie, de 'activer ou non; la personne qui ne met pas son appareil en mode
‘on’ ne peut pas se plaindre gu’il ne fonctionne pas; de méme, la personne qui ne s’ouvre
pas a I'action de Dieu ne peut pas lui reprocher ses propres lacunes. Regardons maintenant
chacun des sacrements et leurs effets sur notre sanctification.

21-Le sacrement de confirmation fortifie le don du baptéme : il donne la maturité pour
témoigner de la foi. « Le lien des baptisés avec I’Eglise est rendu plus

L parfait, ils sont enrichis d’une force spéciale de I'Esprit-Saint et obligés
- ainsi plus strictement a répandre et a défendre la foi par la parole et par
I'action en témoins du Christ » (Catéchisme, n. 1285). L’Esprit-Saint
communique les fruits de sa présence : « amour, joie, paix, patience,
/A bonté, bienveillance, fidélité, douceur, maitrise de soi » (Ga 5, 22-23; cf.
Conﬁrmation Catéchisme n. 1832).

22- Le sacrement du pardon nous libére du mal qui s’insinue dans nos vies. J’ai approfondi son
role dans ma lettre pastorale « Convertissez-vous et croyez a I’Evangile », lors du Caréme
2015.

10
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



23- L'Eucharistie est I'instrument principal de notre sanctification. Je
m’y suis arrété en deux lettres pastorales: « Ceci est mon Corps,
donné pour vous » (13 juin 2014) et « Faites cela en mémoire de
moi » (27 mars 2016). Je veux simplement mentionner ici un
élément important, en lien avec notre présente réflexion. Dans la
priere eucharistique I, tout de suite aprés le chant du ‘Sanctus’,
I'Eglise s’adresse au Pére dans les termes suivants :

« Toi qui es vraiment saint,
toi qui es la source de toute sainteté,
Seigneur, nous te prions :
Sanctifie ces offrandes en répandant sur elles ton Esprit
afin qu’elles deviennent pour nous
le Corps et le Sang de Jésus, le Christ, notre Seigneur ».

L’Eglise reconnait que Dieu seul est saint, vraiment saint.

Sa sainteté, il ne la garde pas pour lui; il veut la communiquer : il est alors source et
origine de sainteté.

Il fait cela de fagon toute particuliere dans I'Eucharistie : I'Esprit-Saint y transforme le
pain et le vin pour gu’ils deviennent le Corps et le Sang du Christ. Lorsque nous les
recevons a la communion, c’est cette puissance de sanctification qui nous atteint, qui
devient réellement ‘pour nous’.

24- Avec 'onction des malades, le Seigneur vient rejoindre les personnes aux prises avec la
maladie; il les accompagne dans ce moment d’épreuve. C’'est un « don
particulier de I’Esprit qui confere une grdce de réconfort, de paix et de
courage pour vaincre les difficultés propres a I’état de maladie grave
ou a la fragilité de la vieillesse. C’est un don du Saint-Esprit qui
renouvelle la confiance et la foi en Dieu et fortifie contre les tentations
du malin, tentation de découragement et d’angoisse de la mort »
(Catéchisme n. 1520). Ce sacrement unit a la passion du Christ (n.
1521); il rayonne sur I'Eglise (n. 1522) et prépare au dernier passage
(n. 1523).

VOITONU IMIRTHTT

25-Le sacrement de mariage constitue un lieu important de la
présence du Seigneur. Le Concile Vatican Il le rappelle : « Quant
aux époux et aux parents chrétiens, il leur faut, en suivant leur
propre route, s’aider mutuellement dans la fidélité de I'amour
avec l'aide de la grdce, tout le long de leur vie, inculquant aux
enfants qu’ils ont regcus de Dieu, avec amour, les vérités
chrétiennes et les vertus de I’Evangile. Par ld, en effet, ils

11

21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



donnent a tous I'exemple d’un amour inlassable et généreux, ils contribuent a I’édification
de la charité fraternelle et apportent & la fécondité de I’Eglise notre Mére, leur témoignage
et leur coopération, en signe et participation de I'amour que le Christ a eu pour son Epouse
et qui I'a fait se livrer pour elle » (LG 41; cf. Catéchisme n. 1641). Le Christ est présent aux
époux : « Il leur donne la force de le suivre en prenant leur Croix sur eux, de se relever aprés
leurs chutes, de se pardonner mutuellement, de porter les fardeaux les uns des autres,
d’étre soumis les uns aux autres dans la crainte du Christ, et de s’aimer d’un amour
surnaturel, délicat et fécond » (Catéchisme n. 1642).

26- Le sacrement de I'Ordre confére a ceux qui en sont investis la capacité d’agir au nom du
Christ Téte pour son Corps qui est I'Eglise; il a pour but la sanctification des fidéles.
Cependant il constitue pour les évéques, les prétres et les diacres une source particuliére
de leur propre sanctification (LG 41); en effet, par I'exercice quotidien de leur ministere, ils
apprennent a se conformer davantage aux mystéres qu’ils célébrent. Quelgu’un utilisait
une belle image: «Le flacon s’‘imprégne de la bonne odeur du parfum qu’il contient; de
méme le prétre s’impregne de la grdce qu’il transmet aux autres». Les ministres sont
stimulés a la sainteté pour que leur ministére soit plus fructueux : ils sont le vase par lequel
passe I'eau pure de la grace de Dieu; les fideles boiront plus facilement cette eau si le vase
qui la leur présente est propre, ce qui veut dire si les ministres se sont débarrassés
réellement de leur propre péché. Qui en effet veut boire de I’eau pure dans un verre sale ?

27- Quant aux religieux et aux religieuses, les voeux qu’ils ont prononcés sont enracinés dans le
baptéme qu’ils vivent radicalement. « Dans la vie consacrée,
les fidéles du Christ se proposent, sous la motion de I’Esprit-
Saint, de suivre le Christ de plus pres, de se donner a Dieu aimé
par-dessus tout et, poursuivant la perfection de la charité au
service du Royaume, de signifier et d’annoncer dans I'Eglise la
gloire du monde a venir» (Catéchisme n. 916). « La vie
consacrée apparait comme un signe particulier du mystére de
la Rédemption. Suivre et imiter le Christ ‘de plus pres’, manifester ‘plus clairement’ son
anéantissement, c’est se trouver ‘plus profondément’ présent, dans le cceur du Christ, a ses
contemporains. Car ceux qui sont dans cette ‘voie plus étroite’ stimulent leurs fréres par
leurs exemples, ils rendent ce témoignage éclatant ‘que le monde ne peut étre transfiguré
et offert a Dieu sans I'esprit des béatitudes’» (Catéchisme n. 932).

28- Ainsi les sacrements demeurent indispensables pour la sanctification. Certains ne sont
recus qu’une fois (baptéme, confirmation, ordre), mais leur effet permanent peut étre
constamment activé. Le mariage conserve aussi la méme permanence pendant la vie
terrestre. Dans chaque état de vie, a tout age, les sacrements du pardon et de I'Eucharistie
peuvent étre recus régulierement; ils transforment peu a peu les fideles qui les recoivent
avec conviction.

12
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



29- Application spirituelle :

Je me demande quelle importance j'accorde aux sacrements dans ma vie personnelle.
Comment est-ce que je vis les exigences de mon baptéme et de ma confirmation? Peut-on
voir en moi un vrai disciple du Christ ?

Comment je vis les engagements du mariage, du sacerdoce, ou de la vie religieuse, selon le
cas? Comment je me ressource régulierement a ces sources permanentes?

La place du sacrement du pardon et de I'Eucharistie comme moyens réguliers pour ma
sanctification.

Je médite sur une pensée de saint Poemen, moine du désert, décédé en 451, cité dans le
Magnificat d’ao(t 2016 :

« La nature de I'’eau est molle, celle de la pierre est dure.
Une outre suspendue au-dessus d’une pierre,
faisant tomber I'’eau goutte a goutte, transperce la pierre.
Ainsi en est-il de la parole de Dieu.

Elle est tendre et le cceur de I’lhomme est dur.

Mais la parole de Dieu peut le transpercer ».

IV- La sainteté comme conformité au Christ

30- La sainteté consiste fondamentalement a imiter le Christ; saint Pierre le rappelait dans
I'extrait que j’ai placé comme titre de la présente lettre : « A 'exemple du Dieu saint qui
vous a appelés, devenez saints, vous aussi, dans toute votre conduite » (I Pi 1, 15). Saint
Jean de la Croix proposait la méme vision : « Ne rien dire, ne rien faire, que le Christ ne
puisse dire ou faire, s’il était dans I’état ot je me trouve, s’il avait I’dge et la santé que j’ai »
(Les degrés de perfection, 3).

31- Le Christ constitue le modeéle insurpassable de nos vies. Tous les saints et saintes se sont
employés a I'imiter. Ainsi on a dit de saint Francois d’Assise qu’il était une des copies les
plus ressemblantes du Christ, dans sa pauvreté, sa joie, sa liberté, son amour universel; il
est méme le premier a avoir recu dans son corps les marques de la Passion de Jésus, qu’on
appelle les stigmates. Au cours des cing derniers siécles, de trés nombreux fidéles se sont
laissés inspirer par I'lmitation de Jésus-Christ, un livre qui a connu d’innombrables éditions
et qui a constitué la lecture de chevet de bien des saints et saintes, comme Thérése de
I’'Enfant-Jésus.

32- Limitation du Christ demande d’abord un regard contemplatif : il faut en effet connaitre la
vie du Christ, pour s’'imprégner de ses attitudes. Par la suite, il faut traduire ses attitudes
dans un contexte différent : c’est pour cela gu’il faut se poser la question sur ce gu’il ferait
dans ma condition. Prenons un exemple : lorsque je vois Jésus assis sur un ane lors de son

13
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



entrée a Jérusalem, cela ne veut pas dire que je dois désormais utiliser un dne comme
moyen de transport; en fait Jésus se sert d’'un animal qui était accessible a beaucoup de
gens simples; il choisit un moyen humble; c’est cette méme humilité et modestie que je
dois rechercher dans ma situation personnelle. Pour imiter concretement le Christ, I'Esprit-
Saint est nécessaire; en effet ses dons éclairent I'intelligence pour lui montrer le bien a
faire et ils agissent dans le coeur pour y infuser la force requise pour passer a l'action.
L'imitation du Christ grace au Saint-Esprit est possible a tout age, dans toute condition;
I’enfant, I'adolescent et I'adolescente, les personnes adultes, mariées ou célibataires, les
prétres et les personnes consacrées, tous et toutes peuvent imiter le

Christ la ou ils sont, dans leur vie quotidienne.

33- La méditation de la Passion du Christ constitue un lieu inspirant pour

la sanctification. Saint Thomas d’Aquin, par exemple, y apprend les
vertus du Christ qui inspirent le comportement. Voici son texte

éclairant.

La passion du Christ _nous fournit un
modeéle valable pour toute notre vie. En
effet, celui qui veut mener la vie parfaite
n'a rien d'autre a faire qu'a mépriser ce
que le Christ a méprisé sur la croix et a
désirer ce que le Christ a désiré. Car
aucun exemple de vertu n'est absent de
la croix.

Si tu cherches un exemple de charité : ‘Il
n'y a pas de plus grand amour que de
donner sa vie pour ses amis’. C'est ce que
le Christ a fait sur la croix. Et par
conséquent, s'il a donné sa vie pour nous,
il ne doit pas étre trop dur de supporter
n'importe quel mal pour lui.~

Si tu cherches la patience, c'est sur la
croix qu'on la trouve
au maximum. En
effet la patience est
grande pour deux
motifs:  ou  bien
lorsqu'on souffre
patiemment de
grands maux, ou bien
lorsqu'on souffre des
maux qu'on aurait pu

éviter, et que l'on n'évite pas. Or le Christ
a souffert de grands maux sur la croix, et
avec patience, puisque ‘couvert d'insultes
il ne menacait pas ; comme une brebis
conduite a l'abattoir, il n'ouvrait pas la
bouche.” ~ Elle est donc grande, la
patience du Christ sur la croix : ‘Par la
patience, courons au combat qui nous est
proposé, les yeux fixés sur Jésus, qui est a
l'origine et au terme de la foi. Renon¢ant
a la joie qui lui était proposée, il a
enduré, sans avoir de honte, I'humiliation
de la croix’.

. , _
Si tu cherches un exemple d'humilité,
regarde le crucifié. Car un Dieu a voulu
étre jugé sous Ponce Pilate, et mourir. ~

Si tu cherches un exemple d'obéissance,
tu n'as qu'a suivre celui qui s'est fait
obéissant au Pére jusqu'a la mort : ‘De
méme que la faute commise par un seul,
c'est-a-dire Adam, a rendu tous les
hommes pécheurs, de méme tous
deviendront justes par l'obéissance d'un
seul’.

Si tu cherches un exemple de mépris pour
les biens terrestres, tu n'as qu'a suivre

14

21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



celui qui est le ‘Roi des rois et le Seigneur
des seigneurs’, en qui sont cachés ‘tous
les trésors de la sagesse et de la
connaissance’ ; sur la croix, il est nu,
tourné en dérision, couvert de crachats,
frappé, couronné d'épines, enfin abreuvé
de fiel et de vinaigre.

Ne sois donc pas attaché aux vétements

et aux richesses, car ‘ils se sont partagé
mes habits’ ; ni aux honneurs, ‘car j'ai
subi les moqueries et les coups’ ; ni aux
dignités car, ‘tressant une couronne
d'épines, ils I'ont enfoncée sur ma téte’ ;
ni aux plaisirs car, ‘dans ma soif, ils m'ont
abreuvé de vinaigre’. (Saint Thomas
d’Aquin : office des lectures lors de sa
féte, le 28 janvier).

34- D’autres auteurs décrivent avec des comparaisons évocatrices les effets de I'absence du

Christ dans la vie humaine.

« Ainsi qu’une maison, si_son maitre ne
I’habite plus, s’enfonce dans les ténébres, le
mépris et la ruine, se remplit de crasse et
d’ordures ; de méme, I’dme qui est délaissée
par son Maitre que le chceur des Anges
accompagne, est remplie par les ténébres
du péché, la honte des mauvais désirs et un
complet mépris.

Malheur a la route ou personne ne marche
plus, ot la voix de ’'homme ne se fait plus
entendre ! Elle devient un repaire de bétes
fauves. Malheur a I’éme, si le Seigneur n’y
marche plus, et si la voix n’en fait pas fuir
les bétes fauves de Ila méchanceté
spirituelle! Malheur a la maison que son
mafitre n’habite plus ! Malheur a la terre qui
n’a plus de cultivateur pour la travailler !

Malheur au navire, s’il n’a plus de pilote, car
il se perd, emporté par les flots et la
tempéte | Malheur a I"dme, si elle n’a plus

en elle le vrai pilote,
le Christ, car, livrée
sur la mer a la
cruauté des ténébres,
ballottée par les flots
de passions, secouée
par les esprits
mauvais, elle trouve
finalement sa perte.

Malheur a I'éme, si elle n’a pas le Christ
pour la cultiver attentivement, afin qu’elle
puisse produire les fruits savoureux de
I’Esprit! Car, abandonnée, remplie de ronces
et de chardons, elle n’a de fruits que pour le
feu. Malheur a I’'éme, si elle n’a pas son
Maitre, le Christ, habitant en elle ! Car,
déserte, elle est remplie par la puanteur des
passions et elle devient I'auberge du vice »
(Homélie du IV® siécle, office des lectures,
mercredi 34° semaine).

Ainsi le Christ prend soin de nous comme un propriétaire s’occupe de sa maison; il est le
cultivateur qui veille sur son champ pour y faire grandir le bon grain; il est le vrai pilote qui

conduit le navire de nos ames au port de |'éternité.

V- La sanctification comme transformation de la vie

35- L'acquisition de la sainteté est un processus qu’on appelle ‘sanctification’, transformation
progressive de la personne sous l'influence de la grace de Dieu; saint Paul le décrit ainsi
dans I’épitre aux Romains: «Je vous exhorte donc, fréres, par la tendresse de Dieu, a lui

21/01/2017

15

N. 11 — Caréme 2017



présenter votre corps — votre personne tout entiére —, en sacrifice vivant, saint, capable de
plaire a Dieu : c’est la, pour vous, la juste maniéere de lui rendre un culte. Ne prenez pas
pour modéle le monde présent, mais transformez-vous en renouvelant votre facon de
penser pour discerner quelle est la volonté de Dieu : ce qui est bon, ce qui est capable de lui
plaire, ce qui est parfait » (Rm 12, 1-2).

36- Dieu veut notre sanctification; sa volonté a cet égard se manifeste d’abord dans les balises
gue constituent les dix commandements (Ex 20, 1-17) : trois d’entre eux concernent Dieu
et sept le prochain (Catéchisme, deuxiéme partie : n. 2052-2559). Lors d’une discussion
avec les Pharisiens, Jésus les a résumés dans le double commandement de I'amour de Dieu
et du prochain: « Maitre, dans la Loi, quel est le grand commandement ? » Jésus lui
répondit : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton dme et de tout
ton esprit. Voila le grand, le premier commandement. Et le second lui est semblable : Tu
agimeras ton prochain comme toi-méme » (Mt 22, 36-40). Dans le discours du jugement
dernier, Jésus rappelle que nous serons jugés sur I"lamour (Mt 25, 31-46). A la derniére
Cene, il déclare encore : «Je vous donne un commandement nouveau : c’est de vous aimer
les uns les autres. Comme je vous ai aimés, aimez-vous les uns les autres » (Jn 13, 34). I
demeure le modéle et la source de 'amour authentique. Dés lors, il n’est pas étonnant que
I'Eglise affirme que « la charité est I'éme de la sainteté a laquelle tous sont appelés. ‘Elle
dirige tous les moyens de sanctification, leur donne leur dme et les conduit a leur fin’
(Catéchisme N. 826, citation de LG 42).

37-C'est la personne tout entiére qui doit étre sanctifiée, transformée.
Saint Paul le souligne : « Que le Dieu de la paix vous sanctifie tout
entiers ; que votre esprit, votre dme et votre corps soient tout entiers
gardés sans reproche » (1 Th 5, 23). L'Eglise exprime la méme réalité

dans l'acte pénitentiel qui débute la messe : elle nous y invite en The wag of |
effet a reconnaitre la possibilité de pécher ‘en pensée, en parole, par sanctification
action et par omission’. Elle nous stimule en fait a vérifier si nous e ——

avons intégré I'Evangile dans toute notre vie. Regardons cela de plus

pres.

38- La pensée (dme, esprit) est le point de départ : c’est en elle que se forment les projets bons
ou mauvais. Jésus décrit cette réalité avec le mot ‘coeur’ : « C’est du dedans, du cceur de
I’homme, que sortent les pensées perverses: inconduites, vols, meurtres, adulteres,
cupidités, méchancetés, fraude, débauche, envie, diffamation, orgueil et démesure » (Mc 7,
21-22). L’Eglise traduit : « Le cceur est le siége de la personnalité morale... La lutte contre la
convoitise charnelle passe par la purification du cceur et la pratique de la tempérance »
(Catéchisme n. 2517). Si nos pensées tiennent compte de Dieu, nos choix seront bons; si
Dieu n'occupe pas nos pensées, nous ouvrons la porte a la destruction de nous-mémes et
des autres.

39- Nos paroles ont également une grande importance, comme le dit Jésus : « Ce que dit la
bouche, c’est ce qui déborde du cceur » (Lc 6, 45). Nos paroles manifestent ou non I'amour

16
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



pour Dieu et nos freres et soeurs. Saint Jacques écrit que, bien que petite, la langue peut
faire de grands ravages. «Notre langue est une petite partie de notre corps et elle peut se
vanter de faire de grandes choses...Personne ne peut la dompter... Elle nous sert a bénir le
Seigneur notre Pére; elle nous sert aussi a maudire les hommes, qui sont créés a I'image de
Dieu. De la méme bouche sortent bénédiction et malédiction » (Jc 3, 5. 8-10). Le disciple de
Jésus doit faire en sorte que ses paroles soient une louange de Dieu, un stimulant, une
consolation, un appui pour ses freres et sceurs, et non mensonge, médisance, calomnie,
homicide.

40- Nos actions peuvent étre bonnes ou mauvaises : il faut éviter évidemment de commettre
des actes défendus, tels que nous les connaissons par les commandements de Dieu (ne pas
tuer, ni voler, ni mentir ni commettre I'adultére...). Toutefois le disciple de Jésus ne se
contente pas de ne pas faire ce qui est mal; il doit chercher a faire ce qui est bien; le péché
d’omission consiste précisément a ne pas faire le bien qui est a notre portée : ne pas
rendre service a qui le demande, ne pas faire I'aumoéne a la personne en besoin, détourner
les yeux pour ne pas voir la personne en détresse, ne pas pardonner les offenses, ne
démontrer aucune gratuité dans les relations humaines... La parabole du Bon Samaritain,
qgue j'ai méditée dans ma lettre pastorale de I'automne 2015 et que le Pape Francois a
approfondie au cours du Jubilé de la miséricorde, incite a ouvrir nos yeux, nos cceurs, nos
mains pour nous pencher sur la misére des autres et a les secourir par les ceuvres de
miséricorde corporelle et spirituelle (Catéchisme, n. 2447).

41- La sainteté authentique consiste ainsi a laisser Dieu imprégner
tout notre étre, esprit, ame, corps, pensées, paroles, actions,
de sorte qu’il soit présent en tout et partout, conformément a
ce que disait le prophéte Isaie : « Le pays sera rempli de la
connaissance du Seigneur, comme la mer que comblent les
eaux » (Is 11, 9). Dieu nous comble, a un point tel que nous
faisons tout par lui, avec lui et en lui, comme nous le disons a la messe.

42- l'intégration de tout notre étre en Dieu, la réponse permanente a ses invitations, n’est pas
une chose aisée, spontanée; elle exige en fait un effort, qu’on appelle combat spirituel.
Jésus nous y a préparés dans le Notre Pére, lorsqu’il nous invite a dire : « Ne nous soumets
pas a la tentation, mais délivre-nous du mal » (voir le commentaire du Catéchisme n. 2846.
2849. 2852); il sait que I’Adversaire veut nous arracher a Dieu; nous avons donc besoin de
nous rattacher a Dieu plus fortement encore, pour recevoir sa force, en nous appuyant sur
Jésus qui a déclaré : « Jai vaincu le monde » (Jn 16, 33), le monde signifiant ici la résistance
a Dieu. Saint Paul décrit le combat spirituel et ses armes: « Revétez 'équipement de
combat donné par Dieu, afin de pouvoir tenir contre les manceuvres du diable. Car nous ne
luttons pas contre des étres de sang et de chair, mais contre les Dominateurs de ce monde
de ténébres, les Principautés, les Souverainetés, les esprits du mal qui sont dans les régions
célestes. Pour cela, prenez I’équipement de combat donné par Dieu ; ainsi, vous pourrez
résister quand viendra le jour du malheur, et tout mettre en ceuvre pour tenir bon. Oui,
tenez bon, ayant autour des reins le ceinturon de la vérité, portant la cuirasse de la justice,

17
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



les pieds chaussés de ardeur & annoncer I’Evangile de la paix, et ne quittant jamais le
bouclier de la foi, qui vous permettra d’éteindre toutes les fleches enflammées du Mauvais.
Prenez le casque du salut et le glaive de I’Esprit, c’est-a-dire la parole de Dieu » (Ep 6, 10-
17).

43- L'épitre aux Hébreux nous demande méme de « résister jusqu’au sang dans (la) lutte
contre le péché » (He 12, 4; cf. | Pi 4, 1-6). Il faut d’abord fuir le péché mortel, qui « détruit
la charité dans le cceur de ’lhomme par une infraction grave a la Loi de Dieu; il détourne
I’lhomme de Dieu qui est sa fin ultime et sa béatitude en Lui préférant un bien inférieur »
(Catéchisme, n. 1855); il requiert trois conditions : matiere grave, pleine connaissance et
plein consentement (n. 1857-1859). Il faut chercher a éviter le péché véniel (n. 1862) qui
« daffaiblit la charité, traduit une affection désordonnée pour des biens créés, empéche le
progres de I’'dme.... Le péché véniel délibéré et resté sans repentance nous dispose peu a
peu a commettre le péché mortel » (n. 1863). Le sacrement du pardon est nécessaire pour
retrouver la grace aprés avoir commis le péché mortel; il est grandement utile pour
fortifier dans la lutte contre les péchés véniels.

44- ’Eglise enseigne ainsi que «le chemin de la perfection passe par la Croix. Il n’y a pas de
sainteté sans renoncement et sans combat spirituel» (Catéchisme n. 2015; 2516). Cela se
comprend bien si on se rappelle 'image de la compétition olympique que j'ai évoquée au
début de ma lettre: I'athlete ne peut parvenir a la médaille d’or sans efforts et
renoncements, sans tenir compte de ses propres fragilités. Pour sa part, le disciple de Jésus
sait que sa nature est affaiblie par le péché originel, dont les racines, qu’on appelle ‘péchés
capitaux’, sont présentes en chaque personne (Catéchisme n. 1866): « Ignorer que
I’lhomme a une nature blessée, inclinée au mal, donne lieu a de graves erreurs dans le
domaine de I’éducation, de la politique, de I'action sociale et des mceurs » (Catéchisme n.
407). Le combat spirituel se situe donc d’abord a l'intérieur de chacun de nous, affaibli,
fragilisé. « L’homme doit sans cesse combattre pour s’attacher au bien; et non sans grands
efforts, avec la grdce de Dieu, il parvient a réaliser son unité intérieure » (Catéchisme n.
409, citation de Gaudium et Spes no. 37 § 2).

45- Je voudrais maintenant m’arréter sur le lieu ou nous devons réaliser notre sanctification :
nous devons acquérir la sainteté dans notre vie quotidienne, dans ce qu’on appelle le
devoir _d’état. «Tous les fidéles du Christ sont invités et tenus a chercher et a atteindre la

sainteté et la perfection propre a leur état » (Lumen Gentium n. 42). On est

£ - une personne célibataire ou mariée, un ministre de I'Eglise, un

Jésus . . religieux ou une religieuse; on a tel ou tel age, telle ou telle santé;
T'appaffe “r .|‘ _‘ o,n, exerce telle ou telle prof(.essior). C'est é‘\ I'intér'ieurl de ces
*&'}[ . “_4 éléments gu’on cherche la sainteté : devenir un saint époux ou

une - sainte épouse, de saints parents, un saint prétre ou diacre ou

évéque, un saint religieux ou une sainte religieuse, un saint étudiant, une sainte infirmiere,
un saint camionneur, une sainte avocate. La sainteté a des effets méme sur le plan
simplement humain: « Dans la société terrestre elle-méme, cette sainteté contribue a
promouvoir plus d’humanité dans les conditions d’existence » (LG 40).

18
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



46- Dans cette ligne, je pense a une histoire que j'ai lue quelque part et qui peut apporter un
certain éclairage. Trois hommes travaillaient dans un chantier. Quelqu’un leur demande
de décrire leur travail. Le premier répond : « Je taille des pierres ». Le second dit: « Je
gagne le pain pour ma femme et pour mes enfants ». Le troisieme déclare : «Je construis
une cathédrale pour mon Dieu ». Ainsi, les trois font le méme travail; le premier s’arréte
sur la description matérielle : tailler des pierres, avec tel et tel instrument, tel nombre
d’heures, tel salaire. Le second, qui fait le méme travail, y met un peu plus de cceur : il voit
la dimension sociale de son ceuvre : il est habité par 'amour de sa femme et de ses
enfants; lors des moments de fatigue, il peut puiser dans cet amour une énergie nouvelle.
Le troisieme assume sans doute les propos des deux premiers : mais il voit aussi une
dimension spirituelle, la présence de Dieu.

47- Cette petite histoire peut nous aider a comprendre concrétement comment vivre la
sainteté au quotidien, dans le devoir d’état. Chacun a son travail : une tache précise a
exécuter, un nombre d’heures a travailler, un contrat a respecter; a ce niveau, le disciple
de Jésus démontre compétence et justice, faisant ce qu’on attend de lui. Il peut aussi
mettre davantage de coeur: établir des liens avec les autres personnes, les traiter comme
des freres et sceurs, apporter sa contribution et respecter la leur. |l peut finalement donner
une dimension spirituelle : avoir conscience de remplir la mission que Dieu a confiée a
I’humanité (dominez la terre et soumettez-la), dans la joie de préparer le monde nouveau.

48- Application spirituelle :

a. Prendre conscience de l'invitation du Seigneur a imprégner de sa présence tout
mon étre et toute ma vie : ma famille, mon travail, mes loisirs.
Accepter le combat spirituel.

c. En me rappelant les sept péchés capitaux (orgueil, avarice, impureté, envie,
gourmandise, colére, paresse), identifier celui qui me trouble le plus; quels moyens
je prends pour qu’il ne domine pas.

d. Vivre mon devoir d’état en présence de Dieu: comme personne célibataire ou
mariée, prétre ou religieuse, dans ma profession, mon &age, ma santé, mes
conditions matérielles.

e. Exercer ma profession avec un esprit chrétien.

VI- Je crois a la communion des saints

49- Nous connaissons tous cet article du ‘Je crois en Dieu’. Comme catholiques, nous savons
gue les saints et les saintes occupent une place fondamentale dans la foi ; ils et elles en
illustrent la beauté et les effets. Lors de leurs fétes, la préface de la messe le proclame
clairement : « Dans leur vie, tu nous procures un modéle ; dans la communion avec eux une
famille; dans leur intercession un appui ». Les saints démontrent qu’il est effectivement

19
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



possible de parvenir a la sainteté; nous pouvons alors nous laisser inspirer par leur
exemple. lls et elles vivent désormais et pour toujours en Dieu; cependant nous leur
sommes unis, parce que nous sommes membres de la méme famille. lls et elles sont nos
fréres et sceurs qui ont réussi : nous pouvons compter sur leur appui, car ils prient pour
nous qui sommes encore dans la lutte et I'effort. La préface poursuit dans la méme veine:
« afin que soutenus par cette foule immense de témoins, nous courions jusqu’au bout
I’épreuve qui nous est proposée et recevions avec eux I'impérissable couronne de gloire ».
Nous sommes dans la course du stade, dans le temps de la lutte et de I'effort ; ils nous
encouragent dans la poursuite de la médaille d’or qu’ils et elles ont obtenue !

50- A chaque messe, nous exprimons notre communion avec les
saints et les saintes. Au début, dans le ‘je confesse a Dieu’,
nous leur demandons leur intercession pour échapper au
poids du péché ; au Sanctus, nous nous unissons a eux et aux
anges pour chanter la gloire du Dieu trois fois saint; au cours
de la priere eucharistique, nous en mentionnons certains de
maniere plus explicite: la Vierge Marie, saint Joseph, les
apotres, les martyrs, les saints du jour. Tout au cours
I'année liturgique, I'Eglise les honore, en général au jour
anniversaire de leur déceés, appelé ‘dies natalis’, jour de leur
naissance définitive au ciel ; un livre, le martyrologe, offre
chaque jour de nombreuses figures de saints et saintes, de
tout age, de toute condition sociale, race, époque.

51- Parmi les saints, I'Eglise accorde évidemment une place primordiale a la Sainte Vierge,
Mére de Dieu. Du haut de la Croix, Jésus nous I'a donnée comme Meére (Jn 19, 27): a la
suite de saint Jean, nous sommes invités a la prendre chez nous (ibid.). LEglise reconnait

en elle une « sainteté éclatante, absolument unique » (Catéchisme n.

492) ; elle « est pour I’Eglise le modéle de la foi et de la charité. Par

la elle est un membre suréminent et absolument unique de I'Eglise ;

elle constitue méme la ‘réalisation exemplaire’ de I’Eglise »

(Catéchisme n. 967). Il n’est donc pas étonnant qu’elle occupe une

place importante dans le calendrier liturgique : I’Eglise souligne ainsi

son Immaculée Conception (8 décembre), sa nativité (8 septembre),

son saint nom (12 septembre), sa présentation au temple (21

novembre), sa maternité divine (1 janvier), sa charité (Visitation :

31 mai), ses souffrances (Notre-Dame des douleurs : 15 septembre),

son coeur immaculé (juin), son Assomption (15 ao(t) ; Marie Reine

(22 ao(t); d’autres fétes rappellent ses graces que son intercession nous obtient, en lien

avec sa demande aux Noces de Cana (Jn 2, 1-12) : Notre-Dame de Lourdes (11 février),

Notre-Dame de Fatima (13 mai) ; Notre-Dame du Mont Carmel (16 juillet); Notre-Dame du

Rosaire (7 octobre). Chaque samedi est un jour marial. Le mois de mai lui est consacré,

20
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



ainsi que celui d’octobre qui honore le Rosaire. Le chapelet en effet, avec les mystéres
joyeux, douloureux, glorieux et lumineux, nous fait entrer dans le mystere de Jésus avec les
yeux et le coeur de Marie « qui méditait tous ces événements », nous dit saint Luc (Lc 2, 19.
51). D’'innombrables églises sont érigées en son honneur ; plusieurs nations ont un
sanctuaire marial national (au Canada, il se trouve au Cap de la Madeleine). Chaque église
posséde sa statue de la Sainte Vierge. Bien des femmes portent son nom.

52-Nous sommes ainsi invités a honorer la Sainte Vierge, Mere de
Dieu, toute sainte, notre Mére. Saint Joseph occupe aussi une place
importante, lui qui a été I'’époux de Marie et le pére adoptif de
I'Enfant Jésus. Nous nous laissons inspirer également par les
apotres, les martyrs, les pasteurs, les vierges, les époux canonisés ;
nous n’oublions pas non plus les personnes de notre entourage,
non encore canonisées, dont I'exemple de vie chrétienne
authentique nous interpelle.

53- Nous honorons également nos saints patrons : d’abord saint Joseph (patron de I'Eglise
universelle et de I'Eglise du Canada) et les saints martyrs canadiens
(patrons secondaires du Canada) ; saint Antoine de Padoue (patron du
diocese), les patrons de nos paroisses et les saints ou saintes dont nous
portons le nom. «Le patronage du saint offre un modéle de charité et
assure de son intercession. Les parents, les parrains et le curé veilleront
a ce que ne soit pas donné de prénom étranger au sens chrétien »
(Catéchisme n. 2156 ; cf Canon 855). J’ai connu des gens qui, au
moment de leur confirmation, ont ajouté a leur prénom usuel le nom
d’un saint ou d’une sainte dont ils ou elles désiraient s’inspirer dans leur
vie.

54- Les paroisses actuelles du diocése offrent a notre vénération les figures suivantes : d’abord
la Trés Sainte Trinité (Englehart); puis Notre Seigneur Jésus Christ : Holy Name of Jesus
(Kirkland Lake), Tres Saint Rédempteur (Holtyre), Sacré Coeur de Jésus (New Liskeard),
Sacred Heart of Jesus(Timmins), Nativity of our Lord (Elk Lake), Sainte-Croix (Haileybury). La
Sainte Vierge est bien honorée aussi : Immaculée-Conception (Val-Gagné), Assomption de
la Bienheureuse Vierge Marie (Kirkland Lake), Marie Reine du Monde (Matheson), Notre-
Dame-de-Bon-Secours (Belle-Vallée), Our Mother of Perpetual Help (New Liskeard), Notre-
Dame-du-Lac (Larder Lake), Notre-Dame de la Paix (Timmins), Our Lady Queen of Poland
(Timmins). D’autres membres de la famille humaine de Jésus sont aussi mis en évidence :
saint Joseph (Timmins), sainte Anne (Iroquois Falls), saint Joachim (South Porcupine), saint
Jean Baptiste (Earlton); un apotre : saint Pierre (Virginiatown). On trouve aussi un diacre
(saint Laurent : Ramore), deux prétres (saint Antoine de Padoue : cathédrale et diocese; et
saint Dominique (Timmins), des prétres et des laics (les saints Martyrs Canadiens : Iroquois
Falls), un évéque (saint Patrick : Cobalt).

21
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



55- Nous pouvons développer une intimité spirituelle avec un saint ou une sainte, connaitre sa
vie, pour nous en laisser inspirer, pour en faire nos compagnons de route. Nous pouvons
redire avec I'Eglise la préface Il pour les saints : « « Tu ravives les forces de ton Eglise; leur
exemple nous stimule, leur priére fraternelle nous aide a travailler pour que ton régne
arrive ».

Saint Therese of Lisieux

Saint Peter Chanel

56- Application spirituelle :

a. Connaitre et entrer dans le projet de Dieu sur nous : devenir saints et saintes dans le
Christ, par lui et avec lui, grace a son Esprit de sainteté.

b. Méditer les paroles de saint Jean de la Croix: « « O dmes créées pour de telles
grandeurs! 6 vous qui étes appelées a les posséder ! Que faites-vous ? A quoi vous
occupez-vous? Les yeux de votre dme ne voient plus ! En présence d’une lumiere si
éclatante vous restez aveuglés ! Quand des voix si puissantes se font entendre, vous
restez sourds! », (Cantique spirituel, cité a I'office des lectures, vendredi 18).

c. Accentuer notre vie de priére : reprendre ma lettre pastorale du caréme 2013 qui en
rappelle I'importance et les formes variées.

d. Puiser notre sanctification a sa source: les sacrements de baptéme, confirmation,

mariage, ordre, pénitence, eucharistie, onction.

Imiter le Christ dans notre vie quotidienne, dans notre devoir d’état.

Reconnaitre la sainteté présente chez nos fréres et sceurs.

g. Nous laisser inspirer par et compter sur 'intercession de la sainte Vierge, des saints
patrons.

(]

* k %

22
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



Ce sont les saints et les saintes qui constituent le vrai visage de I'Eglise, une, sainte, catholique
et apostolique.

Puissions-nous devenir ce visage ici et maintenant, pour construire I'Eglise de demain.

D
PR '?;'-'ff.fu.ﬁ
o

" Serge Poitras
Evéque de Timmins

21 janvier 2017, féte de sainte Agnés, martyre en 305, a I’age de 12 ans.

23
21/01/2017 N. 11 — Caréme 2017



