
 

Lettre pastorale 

« Je sais en qui j’ai mis ma foi » 

(2 Tm, 1-12) 

 

                                                       Saint Andreï Roublev 

                               Serge Poitras 

                            Évêque de Timmins



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 2 

 

Année de la foi 2012-2013 

Lettre pastorale 

« Je sais en qui j’ai mis ma foi » (2 Tim. 1, 12) 

Fête de saint Antoine de Padoue, patron du Diocèse de Timmins 

 

 Chers fidèles du Diocèse de Timmins, dans ma lettre pastorale de janvier dernier à 
l’occasion du Carême de l’Année de la foi, je vous invitais à profiter de ce temps liturgique pour 
«progresser dans la connaissance de Jésus-Christ».   

La connaissance de Dieu n’est jamais acquise une fois pour toutes; en effet, Dieu est un 
Mystère, non que nous ne pouvons pas comprendre, mais que nous n’avons jamais fini de 
découvrir. A cet égard, saint Augustin raconte qu’il avait rencontré sur le bord de la mer un 
jeune enfant qui s’était fait un trou dans le sable et y déversait l’eau qu’il puisait dans la mer; 
l’enfant disait vouloir mettre la mer dans ce trou; saint Augustin lui dit alors qu’il est impossible 
de faire entrer la mer dans une aussi petite cavité. On peut aisément transposer cette 
expérience dans le domaine de la connaissance de Dieu : l’intelligence humaine ne peut 
contenir le mystère de Dieu qui la dépasse infiniment; toutefois, elle peut parvenir à une 
perception réelle qui peut être toujours approfondie. 

  
ans la présente lettre, je désire vous 
soumettre quelques considérations sur 

le mystère de Dieu. J’espère qu’elles 
pourront vous accompagner pendant l’été 
et les vacances qui offrent plus de temps 

libre, favorable à la prière, à la méditation, à 
la contemplation, permettant ainsi de 
découvrir davantage en qui nous avons mis 
notre foi  (2 Tim. 1, 12).  

 

1. La foi en la Sainte Trinité est la marque distinctive des chrétiens (catholiques, orthodoxes, 

anglicans, protestants). Pour leur part, les Juifs comme les Musulmans ne connaissent pas 

ou ne reconnaissent pas comme nous le Dieu unique en Trois Personnes. 

 

 
lusieurs fois par jour, depuis notre 
baptême, nous exprimons notre foi en 

Dieu, Père, Fils et Esprit-Saint. Lorsque 
nous faisons le signe de la Croix, nous 
disons «Au nom du Père, et du Fils et du  

 
Saint-Esprit» (Mt 28, 19). Nous terminons 
chaque dizaine du chapelet par «Gloire soit 
au Père, au Fils et au Saint-Esprit». Dans la 
sainte Messe, nous adressons nos oraisons 
au Père «par Jésus-Christ ton Fils, notre 

D 

P 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 3 

Seigneur et notre Dieu, qui vit et règne 
avec toi dans l’unité du Saint-Esprit »; nous 
concluons la prière eucharistique avec les 
mots suivants : «Par lui, avec lui et en lui, à 
toi, Dieu le Père tout-puissant, dans l’unité 
du Saint-Esprit, tout honneur et toute 

gloire». C’est aussi au nom des Trois 
Personnes Divines que sont données les 
bénédictions. Les professions de foi 
(credo) proclament le mystère de la Sainte 
Trinité; reprenons par exemple le Symbole 
de Nicée-Constantinople :  

 
Je crois en un seul Dieu, 

 le Père tout-puissant, Créateur du ciel et de la terre, 

de l’univers visible et invisible. 

 

Je crois en un seul Seigneur, 

Jésus Christ, le Fils unique de Dieu, 

né du Père avant tous les siècles : 

Il est Dieu, né de Dieu, lumière, née de la lumière, vrai Dieu, né du vrai Dieu, 

engendré, non pas créé, de même nature que le Père, 

et par lui tout a été fait. 

 

Pour nous les hommes, et pour notre salut, 

il descendit du ciel ; 

par l’Esprit Saint, 

il a pris chair de la Vierge Marie, 

et s’est fait homme. 

Crucifié pour nous sous Ponce Pilate, 

il souffrit sa passion et fut mis au tombeau. 

Il ressuscita le troisième jour, 

conformément aux Écritures, 

et il monta au ciel ; 

il est assis à la droite du Père. 

Il reviendra dans la gloire, 

pour juger les vivants et les morts ; 

et son règne n’aura pas de fin. 

 

Je crois en l’Esprit Saint, 

qui est Seigneur et qui donne la vie ; 

il procède du Père et du Fils ; 

avec le Père et le Fils, 

il reçoit même adoration et même gloire ; 

il a parlé par les prophètes. 

Je crois en l’Église, 

une, sainte, catholique et apostolique. 

Je reconnais un seul baptême pour le pardon des péchés. 

J’attends la résurrection des morts 

et la vie du monde à venir. Amen. 

    



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 4 

Le Credo commence par affirmer: « Je crois en un seul Dieu », confession que reprennent aussi 
les Juifs et les Musulmans, deux religions monothéistes, c’est-à-dire qui reconnaissent un seul 
Dieu. Sont présentées ensuite les Trois Personnes divines, avec l’œuvre qui leur est attribuée 
principalement (Père créateur, Fils rédempteur, Esprit sanctificateur), tout en précisant que les 
Trois Personnes interviennent toujours ensemble : le Père crée par le Fils et dans l’Esprit; le Fils 
est l’envoyé du Père et conduit à lui par le don de l’Esprit; l’Esprit unit au Père et au Fils. 

2. La connaissance du mystère de la Sainte Trinité n’est pas d’ordre naturel. 

Un grand nombre de personnes parviennent naturellement à connaître l’existence de Dieu,  
comme l’atteste saint Paul : «Ce qu’il a d’invisible depuis la création du monde se laisse voir à 
l’intelligence à travers ses œuvres» (Rm 1, 19). L’intelligence humaine peut, à partir de la 
Création, découvrir que Dieu existe. 

 
L’accès au mystère intime de Dieu est toutefois impossible sans une révélation de sa part. Sans 
le Seigneur Jésus, on reste à une connaissance extérieure de Dieu, qui ne permet pas de 
distinguer les Trois Personnes divines. 

 
C’est un peu comme le jeune enfant qui découvre ses parents : au 
début de son existence, il perçoit une ‘force’ qui le nourrit et prend 
soin de lui; avec le temps, il en arrive à préciser qui est cette ‘force’ : il 
peut alors distinguer et reconnaître le visage de sa mère et celui de 
son père, il identifie leurs façons propres de s’occuper de lui; il saisit 
aussi leur unité dans l’amour qu’ils lui portent.                         
 

Cette modeste comparaison peut nous aider à comprendre notre accès au mystère intime de 
Dieu. Les êtres humains peuvent percevoir naturellement Dieu comme un être ou une ‘force’ 
qui est à la source de l’univers et qui agit dans la vie de chaque personne. Cependant, pour 
connaître et reconnaître la présence et l’action des Trois Personnes divines, la révélation de 
Jésus-Christ est indispensable.  

 
Le mystère de la Trinité se détecte déjà dans le récit de l’Annonciation de l’Ange Gabriel à la 
Vierge Marie (Lc 1, 26-38). 

L’ange Gabriel fut envoyé par Dieu dans une ville de Galilée, appelée Nazareth, à une jeune 
fille, une vierge, accordée en mariage à un homme de la maison de David, appelé Joseph ; et le 
nom de la jeune fille était Marie.  

 L'ange entra chez elle et dit : « Je te salue, Comblée-de-grâce, le Seigneur est avec toi. » 
A cette parole, elle fut toute bouleversée, et elle se demandait ce que pouvait signifier cette 
salutation. 
L'ange lui dit alors : « Sois sans crainte, Marie, car tu as trouvé grâce auprès de Dieu. Voici que 
tu vas concevoir et enfanter un fils ; tu lui donneras le nom de Jésus. Il sera grand, il sera appelé 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 5 

Fils du Très-Haut ; le Seigneur Dieu lui donnera le trône de David son père ; il régnera pour 
toujours sur la maison de Jacob, et son règne n'aura pas de fin.» 
Marie dit à l'ange : « Comment cela va-t-il se faire, puisque je suis vierge ? » 
L'ange lui répondit : « L'Esprit Saint viendra sur toi, et la puissance du Très-Haut te prendra 
sous son ombre ; c'est pourquoi celui qui va naître sera saint, et il sera appelé Fils de Dieu ». 

 
uisque Jésus est appelé «Fils de Dieu», 
cela signifie que Dieu est Père; sa venue 

dans le monde se fait par l’intervention du 
Saint-Esprit. On voit ainsi les trois Personnes 

divines, clairement mentionnées, leurs 
rapports entre elles et leur action conjointe. 
On les voit encore lors du Baptême de Jésus 
et de la Transfiguration. 

 
Regardons de plus près chacune des Personnes divines. 

3. Dieu, le Père tout-puissant, est créateur du ciel et de la terre, de l’univers visible et invisible. 

La Création qui nous entoure et dont nous faisons partie est le premier livre que Dieu écrit. 
Nous pouvons y déchiffrer plusieurs messages fondamentaux : le monde trouve son origine en 
un être intelligent, puissant, l’Être par excellence, distinct du monde.  Le psaume 8 invite à 
reconnaître Dieu à partir de son œuvre :  
 

O Seigneur, notre Dieu, qu'il est grand ton nom par toute la terre ! 

 

A voir ton ciel, ouvrage de tes doigts, la lune et les étoiles que tu fixas, 

qu'est-ce que l'homme pour que tu penses à lui,  

le fils d'un homme, que tu en prennes souci ? 

 
Tu l'as voulu un peu moindre qu'un dieu,  

le couronnant de gloire et d'honneur ; 

tu l'établis sur les œuvres de tes mains,  

tu mets toute chose à ses pieds : 

les troupeaux de bœufs et de brebis, et même les bêtes sauvages, 

les oiseaux du ciel et les poissons de la mer,  

tout ce qui va son chemin dans les eaux. 

 
O Seigneur, notre Dieu, qu'il est grand ton nom par toute la terre ! 

 

Ce psaume reconnaît la possibilité de découvrir Dieu à partir de la création : la grandeur de 
l’univers et la beauté des êtres qui le composent permettent de se faire une idée de la grandeur 
de Dieu. Au sommet de la création, dominant les animaux, apparaît l’être humain dont Dieu se 
soucie de manière particulière. 

Le psalmiste invite à la louange de Dieu, tant pour l’infinité des cieux que pour la perfection des 
êtres minuscules et de l’être humain.  

P 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 6 

 

 

Pendant ce temps de l’été, où nous sommes plus près de la nature, 
nous pouvons prier Dieu à partir de la Création : prendre 
conscience de sa grandeur, de sa perfection, de son intelligence, en 
regardant le ciel étoilé, la délicatesse d’une fleur, la beauté d’un 
nouveau-né; regarder l’infiniment grand avec un télescope, 
l’infiniment petit avec le microscope, l’infiniment complexe qu’est 
l’être humain avec le cœur. Tout peut nous porter à la prière de 
louange et au respect de l’œuvre dont Dieu nous a confié la gestion. 

    La méditation sur l’œuvre de Dieu créateur nous invite aussi à nous confier à sa Providence. 

Jésus le rappelle dans le Sermon sur la Montagne (Mt 6, 25-34). 

e vous faites pas tant de souci pour 
votre vie, au sujet de la nourriture, ni 

pour votre corps, au sujet des vêtements. La 
vie ne vaut-elle pas plus que la nourriture, et 
le corps plus que les vêtements ? 
Regardez les oiseaux du ciel : ils ne font ni 
semailles ni moisson, ils ne font pas de 
réserves dans des greniers, et votre Père 
céleste les nourrit. Ne valez-vous pas 
beaucoup plus qu'eux ? D'ailleurs, qui 
d'entre vous, à force de souci, peut 
prolonger tant soit peu son existence ? 
Et au sujet des vêtements, pourquoi se faire 
tant de souci ? Observez comment poussent 
les lis des champs : ils ne travaillent pas, ils 
ne filent pas. 
Or je vous dis que Salomon lui-même, dans 
toute sa gloire, n'était pas habillé comme 
l'un d'eux. 

Si Dieu habille ainsi l'herbe des champs, 
qui est là aujourd'hui, et qui demain sera 
jetée au feu, ne fera-t-il pas bien 
davantage pour vous, hommes de peu de 
foi ? 
Ne vous faites donc pas tant de souci ; ne 
dites pas : 'Qu'allons-nous manger ?' ou 
bien: 'Qu'allons-nous boire ?' ou encore : 
'Avec quoi nous habiller ?' 
Tout cela, les païens le recherchent. Mais 
votre Père céleste sait que vous en avez 
besoin. Cherchez d'abord son Royaume et 
sa justice, et tout cela vous sera donné 
par-dessus le marché. 
Ne vous faites pas tant de souci pour 
demain : demain se souciera de lui-même ; 
à chaque jour suffit sa peine » 
 

 

Ainsi, Dieu s’occupe de ses enfants, qui valent plus que tous les oiseaux et les lis.

 

 

Exercices spirituels: 

N 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 7 

a- Regarder le ciel étoilé ou un coucher de soleil. Se laisser imprégner par la beauté 

de l’univers et reconnaître la majesté et l’intelligence de Dieu, son créateur. 

b- Regarder la beauté et la perfection des êtres plus petits qui nous entourent : 

plantes, oiseaux, animaux… Admirer la perfection de l’œuvre divine, jusque dans 

les détails et la complémentarité des êtres. 

c- Vérifier notre attitude et notre mentalité face au respect de la création, destinée à 

toute l’humanité. 

d- Prendre conscience que l’être humain occupe une place prédominante dans la 

pensée de Dieu : reconnaître la beauté du nouveau-né, des membres de nos 

familles, des œuvres magnifiques que l’être humain peut produire (inventions, 

musique…). 

e- Nous placer avec confiance sous le regard de Dieu et de sa Providence qui s’occupe 

de nous; apprendre à devenir instruments de sa Providence pour les autres. 

 4. Jésus-Christ est la deuxième Personne de la Sainte Trinité.  

 
ace au mystère du Christ, le Credo 
distingue clairement deux dimensions : 

l’une à l’intérieur de la Trinité (Fils unique 
de Dieu, né du Père avant tous les siècles: il 
est Dieu, né de Dieu, lumière, née de la 
lumière, vrai Dieu, né du vrai Dieu, 
engendré, non pas créé, de même nature 
que le Père, et par lui tout a été fait); 
l’autre dans sa relation au monde comme 
Sauveur, par l’incarnation, la mort sur la 
croix, la résurrection, l’ascension («Pour 
nous les hommes, et pour notre salut, il 
descendit du ciel; par l’Esprit Saint, il a pris 
chair de la Vierge Marie, et s’est fait 
homme. Crucifié pour nous sous Ponce 
Pilate, il souffrit sa passion et fut mis au 
tombeau. Il ressuscita le troisième jour, 
conformément aux Écritures, et il monta au 
ciel; il est assis à la droite du Père. Il 
reviendra dans la gloire, pour juger les 

vivants et les morts; et son règne n’aura 
pas de fin»). 
Jésus se révèle comme le Fils du Père (Lc 
10, 21-22).  : «A ce moment, Jésus exulta 
de joie sous l'action de l'Esprit Saint, et il dit 
: «Père, Seigneur du ciel et de la terre, je 
proclame ta louange : ce que tu as caché 
aux sages et aux savants, tu l'as révélé aux 
tout-petits. Oui, Père, tu l'as voulu ainsi 
dans ta bonté. Tout m'a été confié par mon 
Père; personne ne connaît qui est le Fils, 
sinon le Père, et personne ne connaît qui 
est le Père, sinon le Fils et celui à qui le Fils 
veut le révéler». Jésus déclare ici que le 
Seigneur du ciel et de la terre est son Père; 
c’est là une affirmation inouïe; Jésus n’est 
pas seulement un homme, mais le propre 
Fils de Dieu; comme Fils, il offre l’accès au 
mystère personnel de Dieu; chaque 
personne humaine est invitée à prendre 
position devant cette possibilité.  

 

 

F 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 8 

On retrouve la même doctrine dans l’épitre aux Hébreux (1, 1--4). «Souvent, dans le passé, Dieu 
a parlé à nos pères par les prophètes sous des formes fragmentaires et variées; mais, dans les 
derniers temps, dans ces jours où nous sommes, il nous a parlé par ce Fils qu'il a établi héritier 
de toutes choses et par qui il a créé les mondes. Reflet resplendissant de la gloire du Père, 
expression parfaite de son être, ce Fils, qui porte toutes choses par sa parole puissante, après 
avoir accompli la purification des péchés, s'est assis à la droite de la Majesté divine au plus haut 
des cieux».                         

Le Christ est ainsi la clé qui permet d’entrer dans l’intimité de la Trinité; il vient 
nous la faire connaître et y introduire.  Il est Dieu (on dit `consubstantiel’ au Père, 
c’est-à-dire de la même substance, de la même nature que lui) et il est homme (il a pris la 
nature humaine en s’incarnant dans le sein de la Vierge Marie) : il est consubstantiel à nous 
aussi.                                                                                                                                         

D’autres passages de l’Écriture Sainte exposent bien ces mystères de l’Incarnation et de la 
Rédemption. Ainsi saint Paul dans l’Épitre aux Philippiens (2, 7-11) : 

 
Lui qui était dans la condition de Dieu, 

il n'a pas jugé bon de revendiquer son droit 

d'être traité à l'égal de Dieu ; 

mais au contraire, il se dépouilla lui-même en prenant la condition de serviteur. 

Devenu semblable aux hommes 

et reconnu comme un homme à son comportement, 

il s'est abaissé lui-même en devenant obéissant jusqu'à mourir, 

et à mourir sur une croix. 

 

C'est pourquoi Dieu l'a élevé au-dessus de tout ; 

il lui a conféré le Nom qui surpasse tous les noms, 

afin qu'au Nom de Jésus, 

aux cieux, sur terre et dans l'abîme, tout être vivant tombe à genoux, 

et que toute langue proclame : 

« Jésus Christ est le Seigneur », 

pour la gloire de Dieu le Père. 
 

5-  On voit dans ce texte que Jésus était 

‘dans la condition de Dieu’. Il a pris la 
‘condition de serviteur’ et est devenu 
‘semblable aux hommes’ : c’est ce que 
l’Église confesse dans le mystère de 
l’Incarnation (la deuxième personne de 
la sainte Trinité qui prend la nature 

humaine). Pour se faire une idée de cet 
‘abaissement’ inouï de la part de Dieu, 
je donne un exemple : le président d’un 
grand pays qui joue par terre avec ses 
enfants; il oublie la grandeur de sa 
position, pour se faire tout petit; seul 
l’amour est capable de se faire aussi 
petit! Quand on pense à la grandeur et à 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 9 

la majesté de Dieu, on ne peut qu’être 
stupéfait qu’il ait voulu s’abaisser au 
point de prendre la nature humaine. 

 
6-  Saint Paul continue en disant que Jésus 

‘s’est fait obéissant jusqu’à mourir, et 
mourir sur une croix’ : c’est la grande 
réalité de l’Amour de Dieu qui est allé 
jusqu’à prendre sur lui ce qu’il y a de 
plus douloureux dans la condition 
humaine, la mort. On pourrait relire le 
récit de la Passion de Jésus pour se 
rappeler le sérieux de son amour pour 
l’humanité, ou encore le magnifique 
texte du prophète Isaïe (Is 53) qui 
annonce les souffrances du Serviteur de 
Dieu. En prenant sur lui la souffrance et 
la mort, le Seigneur Jésus montre la 
profondeur de son amour : un peu 

comme les parents qui souffrent de la 
souffrance de leurs enfants malades. 

7-  Dieu l’a « élevé » par la résurrection et 
lui a ‘conféré le Nom’ : dans sa nature 
humaine, le Fils est désormais plein de 
la gloire de Dieu; son corps est glorifié, 
rempli de l’Esprit. On peut par 
conséquent confesser que ‘Jésus Christ 
est le Seigneur ».  

 
Ainsi, Jésus n’est pas simplement un 
homme ordinaire; il est le propre Fils de 
Dieu qui a pris sur lui notre condition 
humaine dans ce qu’elle a de plus 
pénible; il nous fait accéder à la vie 
éternelle. 

 
 
Exercices spirituels 

 

a. Reprendre lentement la prière que Jésus a enseignée : le ‘Notre Père’. Entrer ainsi 

dans son mouvement d’adoration aimante du Père. 

b. Exprimer notre foi dans le mystère de l’Incarnation «pour  nous et pour notre 

salut». Prendre l’habitude de réciter l’Angelus. 

c. Lire un des quatre Évangiles. 

d. Nous mettre à genoux devant une image du Seigneur Jésus et lui redire notre foi.  

e. Faire le signe de la croix avec dévotion, en nous rappelant que c’est par la Croix 

que Jésus a montré jusqu’où va l’amour de Dieu pour nous. 

f. Embrasser la croix que nous portons autour du cou ou celle de notre chapelet. 

g. Regarder la croix présente sur les murs de nos maisons ou en placer une si elle n’y 

est pas déjà. 

h. Saluer la croix des clochers de nos églises ou celles qui se trouvent au croisement 

de certaines routes. 

i. Reconnaître la présence du Seigneur en particulier dans le sacrement de 

l’Eucharistie: « Ceci est mon Corps… Ceci est mon Sang ». Exprimer adoration et 

reconnaissance pour ce grand mystère par lequel Jésus continue son Incarnation 

parmi nous. Passer du temps à l’église en présence du Saint-Sacrement. 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 10 

j. Inviter nos jeunes à saluer avec respect le Seigneur Jésus présent dans le 

tabernacle de nos églises. 

8.  Le Saint-Esprit est la troisième personne de la Sainte Trinité. 

omme pour le Christ, le Credo distingue 
deux aspects sur le Saint-Esprit : à 

l’intérieur de la Sainte Trinité (« Je crois en 
l’Esprit Saint, qui est Seigneur et qui donne 
la vie ; il procède du Père et du Fils ; avec le 

Père et le Fils, il reçoit même adoration et 
même gloire »); dans sa relation au monde 
(il a parlé par les prophètes) et est présent 
en l’Église. 

 

La présence de l’Esprit-Saint était déjà connue dans l’Ancien Testament. On le voit à l’œuvre 
dès le récit de la Création du monde : « L’Esprit de Dieu planait sur les eaux » (Gn 1, 2). On le 
voit agir dans la vie des prophètes qu’il inspire pour transmettre la parole de Dieu; ceux-ci 
reconnaissent sa présence, comme venant de Dieu, mais non pas comme étant Dieu lui-même. 
Dans la vie de Jésus, l’Esprit est présent évidemment de manière plus marquée : c’est sous son 
opération que s’effectue sa conception immaculée (Lc 1, 35); il repose sur Jésus sous la forme 
d’une colombe lors de son Baptême (Mt 3, 16); en débutant sa prédication, Jésus déclare : 
« L’Esprit de Dieu repose sur moi » (Lc 4, 17). 

  

ésus promet de donner l’Esprit à ses 
disciples: « Moi, je prierai le Père, et il 
vous donnera un autre Défenseur qui sera 

pour toujours avec vous : c'est l'Esprit de 
vérité. Le monde est incapable de le 
recevoir, parce qu'il ne le voit pas et ne le 
connaît pas ; mais vous, vous le connaissez, 
parce qu'il demeure auprès de vous, et qu'il 
est en vous » (Jn 14, 16-18). Cet Esprit 
éclaire l’intelligence des croyants, en leur 
faisant conserver et approfondir la parole 
de Jésus : «Le Défenseur, l'Esprit Saint que le 
Père enverra en mon nom, lui, vous 
enseignera tout, et il vous fera souvenir de 
tout ce que je vous ai dit » (Jn 14, 26); « il 
guidera dans la vérité tout entière » (Jn 16, 
13). 

L’Esprit est donné aux disciples rassemblés 
le jour de la Pentecôte (Act 2, 1-11). Sa 
manifestation, sous forme de langues de 
feu, signifie que la mission de l’Église 

consiste à annoncer 
l’Évangile (langue : 
nécessité de parler); 
mais ce sont des 
langues de feu : le 
cœur des croyants doit 

être tout brûlant d’amour, comme celui des 
disciples d’Emmaüs embrasés par le Christ 
(Lc 24, 32). Ce feu représente bien l’Esprit 
qui est l’amour unissant le Père et le Fils et 
unissant les disciples entre eux et avec Dieu 
pour les lancer sur les chemins du monde.   

C 

J 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 11 

Nous avons reçu l’Esprit-Saint au baptême et à la confirmation. Nous sommes invités à le laisser 
jaillir en nous. Il nous apprend à prier et à aimer, comme le précise saint Paul dans l’épitre aux 
Romains (8, 14-17; 26-27) : 

Tous ceux qui se laissent conduire par l'Esprit de Dieu, ceux-là sont fils de Dieu. 
L'Esprit que vous avez reçu ne fait pas de vous des esclaves, des gens qui ont encore peur; c'est 
un Esprit qui fait de vous des fils ; poussés par cet Esprit, nous crions vers le Père en l'appelant : 
« Abba ! » 
C'est donc l'Esprit Saint lui-même qui affirme à notre esprit que nous sommes enfants de Dieu. 
Puisque nous sommes ses enfants, nous sommes aussi ses héritiers ; héritiers de Dieu, héritiers 
avec le Christ… 
Bien plus, l'Esprit Saint vient au secours de notre faiblesse, car nous ne savons pas prier comme 
il faut. L'Esprit lui-même intervient pour nous par des cris inexprimables. 
Et Dieu, qui voit le fond des cœurs, connaît les intentions de l'Esprit : il sait qu'en intervenant 
pour les fidèles, l'Esprit veut ce que Dieu veut. 

 
 

’Esprit distribue à chacun des dons 
particuliers pour le bien de l’Église. « Si 

l'on parle sous l'action de l'Esprit de Dieu, 
personne ne dit : « Jésus est un maudit » ; et 
personne n'est capable de dire : « Jésus est 
le Seigneur » sans l'action de l'Esprit Saint. 
Les dons de la grâce sont variés, mais c'est 
toujours le même Esprit. Les fonctions dans 
l'Église sont variées, mais c'est toujours le 
même Seigneur. Les activités sont variées, 
mais c'est toujours le même Dieu qui agit en 
tous. Chacun reçoit le don de manifester 
l'Esprit en vue du bien de tous. A celui-ci est 
donné, grâce à l'Esprit, le langage de la 

sagesse de Dieu ; à un autre, toujours par 
l'Esprit, le langage de la connaissance de 
Dieu ; un autre reçoit, dans l'Esprit, le don 
de la foi ; un autre encore, des pouvoirs de 
guérison dans l'unique Esprit ; un autre peut 
faire des miracles, un autre est un prophète, 
un autre sait reconnaître ce qui vient 
vraiment de l'Esprit ; l'un reçoit le don de 
dire toutes sortes de paroles mystérieuses, 
l'autre le don de les interpréter. Mais celui 
qui agit en tout cela, c'est le même et 
unique Esprit : il distribue ses dons à chacun, 
selon sa volonté »  (I Co 12, 4-11). 

 
Nous sommes ainsi invités à être attentifs au Saint-Esprit, qui éclaire nos intelligences et 
réchauffe nos cœurs, qui nous unit aux autres dans la charité.  

Exercices spirituels : 

1- Redire notre foi dans le Saint-Esprit, comme nous l’enseigne l’Église. 

2- Demander à l’Esprit-Saint d’habiter notre prière. 

3- Reconnaître les dons de l’Esprit présents en moi et chez les autres.  

4- Demander la grâce du discernement : « N’éteignez pas l’Esprit;… vérifiez tout; ce qui 

est bon retenez-le » (I Th 5, 19-20 

5-  Reprendre les prières de l’Église à l’Esprit-Saint : Viens Esprit créateur. 

L 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 12 

6- Relire les sections du Catéchisme de l’Église catholique qui présentent le mystère de 

la Sainte Trinité et des Trois Personnes divines : 

a. Je crois en Dieu (n. 199-231) 

b. La Trinité (n. 232-267) 

c. Père tout-puissant (n. 268-278) 

d. Créateur (n. 279-373) 

e. Jésus-Christ, Fils unique de Dieu (n. 422-682) 

f. Le Saint-Esprit (n. 683-747) 

7- Relire les encycliques du Pape Jean-Paul II sur le Père (Dives in misericordia, 30 

novembre 1980), sur le Fils (Redemptor Hominis, 4 mars 1979) et l’Esprit (Dominum 

et vivificantem, 18 mai 1986); voir aussi de S.S. Benoît XVI, Deus caritas est, 25 

décembre 2005). 

9. Avec ces quelques considération sur le mystère de Dieu, nous avons pris davantage 

connaissance du Seigneur en qui nous avons mis notre foi : le Père, le Fils et le Saint-

Esprit, qui habitent nos âmes et l’Église.  

Évidemment la Sainte Trinité demeure un mystère que nous ne pouvons pas comprendre 
parfaitement dans nos intelligences; nous pouvons toutefois en faire l’expérience, comme 
l’attestent les saints qui jalonnent l’histoire de l’Église. Nous pouvons plonger en Dieu comme 
dans une mer, ainsi que le suggère le baptême qui signifie littéralement ‘plongée’. 

Nous pouvons toutefois parvenir à une certaine compréhension de ce mystère. Saint Patrick, 
dans ses prédications, recourait à l’image du trèfle pour aider les fidèles à se faire une idée de 
la Trinité : les trois feuilles forment le trèfle, comme les Trois Personnes forment la Trinité.  

aint Augustin a apporté une importante 
contribution dans cet effort de 

compréhension. Il est parti de l’affirmation 
de la Bible selon laquelle l’être humain a été 
créé à l’image de Dieu (Gn 1, 27). Si 
l’homme est image de Dieu, on doit 
retrouver en lui quelque ressemblance avec 
l’original; or la foi enseignant que Dieu est 
Trinité, il doit y avoir dans la constitution de 
l’être humain un certain reflet de la Trinité.  

Saint Augustin a reconnu dans l’âme 
humaine trois facultés distinctes et liées 
entre elles : la mémoire, l’intelligence et la 
volonté. La mémoire est cette faculté qui 
emmagasine les informations; elle est la 
base du fonctionnement de la personnalité 

(on sait que lorsqu’elle est déréglée, tout le 
reste en est affecté : par exemple dans la 
maladie d’Alzheimer). L’intelligence est 
cette faculté qui analyse les données de la 
mémoire, les met en ordre et en saisit la 
valeur : elle cherche la vérité, elle distingue 
la vérité de l’erreur. La volonté est cette 
faculté qui permet, dans ce que la mémoire 
et l’intelligence conservent, de chercher ce 
qui est bien et d’éviter le mal. Les trois 
facultés sont donc différentes mais elles 
sont unies et forment la personnalité. Dans 
l’être humain, elles ne fonctionnent pas 
toujours parfaitement : je peux savoir par 
mon intelligence que telle chose nuit à ma 
santé, mais ma volonté n’est pas assez forte 

S 



13 juin 2013 « Je sais en qui j’ai mis ma foi » 13 

pour m’en priver; d’autre part, je ne peux 
pas vouloir un bien que je ne connais pas : 
on dit ainsi que l’amour suit la 

connaissance. En Dieu, le Père est la Source, 
le Fils est l’expression du Père et l’Esprit est 
l’amour qui en résulte. 

 

Cette approche de Saint Augustin, à partir des trois facultés de l’âme humaine, nous permet de 
penser que le mystère de la Sainte Trinité n’est pas contraire à la raison humaine et peut être 
saisi en partie. Il faut cependant se rappeler que Dieu est infiniment plus 
grand que nous; ce que nous comprenons de Dieu n’épuise pas tout son 
mystère, comme le rappelait l’anecdote de l’enfant qui voulait mettre la 
mer dans un trou. Nous avons une saisie réelle de Dieu (comme l’eau de 
la mer que l’enfant met dans le trou : c’est réellement de l’eau de mer); 
mais il reste encore infiniment à découvrir, comme la mer immense. Pour 
connaître Dieu, l’amour (charité) est indispensable : c’est lui qui nous le 
fait davantage toucher et rencontrer, de la même manière que nous 
connaissons réellement une personne dans la mesure où nous l’aimons. 

 

Espérant que ces quelques réflexions pourront vous aider à mieux connaître et aimer le 
Seigneur notre Dieu en cette Année de la foi, je souhaite à chacun et à chacune une bonne 
période estivale, avec l’assurance de ma bénédiction. 

 

 

 

+ Serge Poitras 

Évêque de Timmins. 

 

13 juin 2013, fête de saint Antoine de Padoue, patron du diocèse de Timmins 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

 

 

 

 

 

 

Diocèse de Timmins / Diocese of Timmins 

http://www.dioctims.ca 


