L ettre pastorale

« Faites cela en mémoire de moi »

Jeudi saint, 24 mars 2016

La Derniére Cene, de Leonardo da Vinci (1494-1498)

Monseigneur Serge Poitras
Evéque de Timmins



Lettre pastorale sur I'Eucharistie
«Vous ferez cela en mémoire de moi » (Lc 22, 19)

Jeudi saint, 24 mars 2016

D’octobre 2014 & novembre 2015, j'ai effectué la visite pastorale du diocése. Ce fut une
occasion extraordinaire pour rencontrer les prétres et les fidéles de chaque paroisse; je profite
de la présente lettre pour remercier les gens de leur accueil chaleureux et pour les féliciter de
leur profond intérét pour la vie chrétienne dans notre coin de pays.

Toutes les paroisses ont exprimé leurs grandes préoccupations sur la place de I'Eucharistie
dominicale dans la vie des fideles.

1- Depuis plusieurs années en effet, le nombre de personnes pratiquantes a diminué de
facon notable; la fréquentation massive de I'église paroissiale est chose du passé;
pour plusieurs, la messe dominicale est devenue secondaire, sinon marginale. On
note aussi le vieillissement de la population pratiquante : nos assemblées liturgiques
sont composées majoritairement de personnes plus agées; les jeunes (enfants,
adolescents, jeunes adultes, jeunes familles) viennent de facon occasionnelle, lors
d’évenements spécifiques ou de fétes importantes comme Noél ou Paques.

2- Quels sont les effets de cette situation? La diminution de fidéles pratiquants a
amené la fermeture d’églises: pourquoi et a quel prix maintenir
ouvertes certaines églises moins fréquentées? Un nombre restreint
de paroissiens assument généreusement des dépenses de plus en
plus lourdes, liées a notre climat rigoureux. Il n’est alors pas étonnant
gu’on s’interroge sur I'avenir de nos paroisses et méme sur I'avenir de
la foi: les générations qui suivent vont-elles prendre la reléve ? En
cette année ou nous célébrons le centieme anniversaire de notre
diocese, nous regardons évidemment le passé dont nous sommes
issus, mais nous nous interrogeons aussi face a I’avenir qui se dessine.

3-

La diminution de la pratique dominicale affecte les pasteurs comme les fideles
convaincus. lls éprouvent une souffrance comparable a celle des parents dont les

2



enfants, pour différentes raisons, ne viennent pas aux rencontres familiales; quelque
chose manque a la féte, la joie des parents ne peut étre compléte. Les pasteurs sont
peinés de voir leurs freres et sceurs se priver de quelque chose de fondamental : le
contact personnel avec le Seigneur, avec la communauté chrétienne. Nous aimerions
tous qu’ils redécouvrent le sens de cette rencontre et lui accordent I'importance
qu’elle mérite.

Jésus lui-méme a expérimenté cette peine. « Combien de fois ai-je voulu rassembler
tes enfants a la maniére dont une poule rassemble ses poussins sous ses ailes, et vous
n’avez pas voulu !» (Mt 23, 37; Lc 13, 34). « Vous ne voulez pas venir a moi pour avoir
la vie » (Jn 5, 40). Dans une parabole, il évoque un Roi qui organise les noces de son
Fils : les invités se dérobent avec des excuses (Mt 22, 2-4).

Plusieurs facteurs peuvent expliquer la diminution du nombre de personnes
pratiquantes. La société contemporaine semble se construire sans référence a Dieu.
La vie moderne nous soumet a un rythme effréné, aux exigences multiples qu’il n’est
pas toujours facile de concilier: travail, vie de famille, loisirs... La liturgie apparait
incompréhensible, monotone, sans comparaison aucune avec les spectacles et les
divertissements courants. Bien que justes, certains éléments catéchétigues peuvent
avoir ‘conditionné’ les perceptions des jeunes : je pense ici a la présentation de la
messe comme une ‘féte’ : ce mot évoque une excitation qu’on ne retrouve certes
pas a la messe.

Devant tout cela, nous sommes invités a approfondir notre compréhension de la
messe et a découvrir sa place dans la vie chrétienne.
Dans ma lettre pastorale ‘Ceci est mon corps livré pour
vous’, en juin 2014, j’ai réfléchi sur la présence de Jésus
dans I'Eucharistie pour inciter a I'adorer de facon plus
intense; je désire aujourd’hui soumettre quelques
éléments de réflexion pour redécouvrir la nature
profonde de la messe, en saisir l'importance, la
nécessité vitale dans la vie chrétienne.

Applications spirituelles :

a. Regarder la place qu’occupe réellement [|'Eucharistie dans nos vies
personnelles : I'importance que nous lui donnons concrétement.
b. Regarder la composition de I'assemblée dominicale dans nos paroisses :

o Remercier Dieu pour les personnes présentes;
o Remercier Dieu pour les personnes qui aménagent la liturgie avec un
grand dévouement: équipes de préparation des célébrations,

3



personnes responsables de la propreté des lieux, prétres, diacres,
animateurs et animatrices, personnes préposées a l'accueil, aux
chants, a la musique, au service de l'autel, a la proclamation de la
parole, a la distribution de la communion....

o Exprimer a ces personnes notre appréciation et notre reconnaissance
pour leur précieux service.

Prier pour nos fréres et sceurs éloignés de la pratique dominicale.

d. Manifester au Seigneur notre souffrance de ce que tous ne percoivent plus
I'importance de I'Eucharistie dans leurs vies, courant ainsi le risque de perdre
I'esprit chrétien, comme ces enfants absents des événements familiaux qui
finissent par se sentir étrangers. Quel Evéque, quel prétre ou quel parent
chrétien ne désire pas que chacun de ses fréres et sceurs, de ses enfants, se
rapproche de Dieu qui vient a notre rencontre, de maniere spéciale dans les
sacrements?

o

I. Enseignement de la foi catholique sur I'importance de I’Eucharistie

Les textes de I’Eglise, au Concile Vatican Il et dans le Catéchisme de I’Eglise
catholique, mettent en évidence la place unique et centrale de I'Eucharistie
dans la vie chrétienne. En voici quelques exemples.

8- L’Eucharistie contient le trésor spirituel de I'Eglise : « Les autres
sacrements ainsi que tous les ministeres ecclésiaux et les tédches
apostoliques sont tous liés a I’Eucharistie et ordonnés a elle. Car
la sainte Eucharistie contient tout le trésor spirituel de I'Eglise,
c’est-a-dire le Christ lui-méme, notre Pdque » (PO 5; Catéchisme
1324).

9- L’Eucharistie est au centre de la vie chrétienne. L'Eucharistie est « le sommet et la
source de toute la vie chrétienne » (LG 11; Catéchisme 1324); elle I'est de la
communauté chrétienne : « Les curés veilleront a ce que la célébration du sacrifice
eucharistique soit le centre et le sommet de toute la vie de la communauté
chrétienne » (CD 30; canon 528 § 2); de I'évangélisation elle-méme: « L’Eucharistie
est le sommet et la source de I’Evangélisation » (PO 5).

10- L’Eucharistie est aussi la source de notre sanctification : « C’est de la liturgie, et
principalement de I’Eucharistie, comme d’une source, que la grédce découle en nous et
qu’on obtient avec le maximum d’efficacité cette sanctification des hommes dans le
Christ et cette glorification de Dieu » (SC 10).




11- En lien avec cette doctrine, I'Eglise enseigne que les fidéles doivent participer a la
Messe dominicale : «L’Eglise fait obligation aux fidéles de participer les dimanches et
les jours de féte a la divine liturgie et de recevoir au moins une fois par an
I’Eucharistie, si possible au temps pascal, préparés par le sacrement de la
Réconciliation » (Catéchisme 1389). Le Catéchisme approfondit ce précepte :

2180 Le commandement de [I’Eglise cette obligation commettent un péché

détermine et précise la loi du Seigneur :
"Le dimanche et les autres jours de féte de
précepte, les fidéles sont tenus par
I'obligation de participer a la Messe" (can.
1247). "Satisfait au précepte de
participation a la Messe, (la personne) qui
assiste a la Messe célébrée selon le rite
catholique le jour de féte lui-méme ou le
soir du jour précédent” (can. 1248, § 1).

2181 L’Eucharistie du dimanche fonde et
sanctionne toute la pratique chrétienne.
C’est pourquoi les fidéles sont obligés de
participer a I’Eucharistie les jours de
précepte, @ moins d’en étre excusés pour
une raison sérieuse (par exemple la

maladie, le soin

grave.

2182 La participation a la célébration
commune de I’Eucharistie dominicale est
un témoignage d’appartenance et de
fidélité au Christ et & son Eglise. Les fidéles
attestent par la leur communion dans la
foi et la charité. Ils témoignent ensemble
de la sainteté de Dieu et de leur espérance
du Salut. llIs se réconfortent mutuellement
sous la guidance de I’Esprit Saint.

2183 "Si, faute de ministres sacrés, ou
pour toute autre cause grave, la
participation a la célébration
eucharistique est impossible, il est
vivement recommandé que les fidéles

des participent a la liturgie de la Parole s’il y
nourrissons) ou en a une, dans I’église paroissiale ou dans
dispensés  par un autre lieu sacré, célébrée selon les
leur pasteur dispositions prises par I’évéque diocésain,
propre (cf. can. ou bien s’adonnent a la priere durant un
1245). Ceux qui temps convenable, seuls ou en famille, ou,

délibérément selon l'occasion, en groupe de familles "
manquent a (can. 1248, § 2).

12- Comment comprendre I'importance de la messe dominicale ? Notre expérience
quotidienne révele la nécessité d’exercices réguliers pour acquérir et maintenir une
habileté quelconque. Ainsi, quand on parle rarement une langue qu’on a étudiée, on
I'oublie, les mots manquent lorsqu’on doit s’exprimer; le pianiste qui ne fait pas ses
gammes chaque jour perd en dextérité; la gymnaste qui ne s’entraine pas
régulierement perd sa souplesse; le joueur de hockey ne peut pas aller seulement
aux parties disputées a 'aréna, devant les foules qui I'acclament; il se rend aussi aux
pratiques, méme si cela ne le tente pas: autrement il perd sa forme et ['esprit
d’équipe; en participant aux pratiques, il améliore ses habiletés personnelles, il
développe son esprit d’équipe, il apprend a gérer les conflits, a surmonter la défaite.

5



Il en va ainsi pour la messe dominicale : elle exprime et entretient la foi; elle met en
contact avec la Parole de Dieu; elle cultive le sentiment d’appartenance a la
communauté chrétienne; elle fait rencontrer le Seigneur dans la sainte communion.

13- Applications spirituelles :

a. ldentifier les éléments de I'enseignement de I'Eglise sur la place de
I’Eucharistie dans la vie chrétienne qui me touchent ou m’interpellent de
facon particuliére.

b. Reconnaitre I'Eucharistie comme ‘source et sommet’ de la vie chrétienne
personnelle et communautaire.

c. Préciser ma perception du précepte dominical : obligation extérieure ou
nécessité intérieure ?

Il. L’Eucharistie, mystére de foi

La doctrine de I'Eglise sur la place centrale de I'Eucharistie dans la vie chrétienne repose sur
I’enseignement méme du Christ. C'est ce que nous allons maintenant regarder.

Je rappelle tout d’abord que la compréhension de la nature de la messe demande de notre part
un effort particulier, semblable a celui que l'on fait en d’autres aspects de notre vie
guotidienne. Ainsi, par exemple, la personne qui assiste a un concert de Mozart ne pourra
apprécier cette musique qu’aprés une certaine initiation; une autre ne pourra go(ter une
conférence dans une langue qu’elle ne comprend pas: si brillant que soit le conférencier, quand
on ne connait pas sa langue, on ne pourra pas saisir la beauté et la profondeur de sa pensée; de
méme, si on ne connait pas les régles du hockey, on ne pourra pas suivre la partie de maniére
adéquate et apprécier I'habileté des joueurs, leur stratégie, leur esprit d’équipe...

Nous sommes invités a dépasser une perception superficielle de la messe. Je donne une
‘ comparaison : quelqu’un est invité dans une famille et voit un vase de fleurs
sur la table; il en évalue le dessin, les couleurs, le matériau; un membre de la
famille lui en explique I'histoire : c’est le grand-pére qui I'a fabriqué pour sa
fiancée, a I’époque de leurs fréquentations; par la suite, ce vase s’est retrouvé
sur la table de leurs noces et lors des fétes familiales; il n’est pas donc pas
simplement un objet pratique pour mettre des fleurs: il porte toute une
histoire qui est présente a chaque utilisation. La personne étrangere a la
famille ne voit que le vase lui-méme; la personne de la famille y lit une histoire
riche de sentiments et d’événements.

14- Il en va de méme pour la messe; on peut la voir de maniére superficielle : le lieu, les
personnes présentes, le déroulement (debout, assis, a genoux; on se déplace, on
écoute, on chante..); le rituel (autel, cierges, servants, prétres...). Il faut la voir plus

6



15

16

17

profondément, remonter jusqu’a l'intention du Christ, se situer dans I'expérience bi-
millénaire de I'Eglise. Déja, dans le Nouveau Testament, saint Paul demandait aux
premiers chrétiens de reconnaitre dans le rassemblement eucharistique quelque
chose de différent de leur vie quotidienne; il dit en effet aux Corinthiens : «N’avez-
vous pas des maisons pour manger et pour boire ? » (I Co 11, 22); lorsqu’ils se
réunissent pour I'Eucharistie, les fideles ne prennent pas un repas ordinaire, mais le
‘repas du Seigneur’, une réalité « qui vient du Seigneur et que je vous ai transmis » (|
Co 11, 23). Voila ce que nous sommes appelés a saisir: ce repas vient du Seigneur,
qui a lui-méme demandé de le célébrer : « Faites cela en mémoire de moi » (Lc 22,
19); fidéle & l'invitation de Jésus, I'Eglise reprend ces paroles au cceur de chaque
célébration eucharistique.

En réalité, on ne peut pas comprendre et aimer I'Eucharistie si on n’a pas de lien
avec le Seigneur; c’est seulement parce qu’on croit en lui et qu’on I'aime qu’on peut
apprécier le repas gu’il a lui-méme institué. De méme qu’un grand-pére va découvrir
et aimer Mozart parce que sa petite-fille gu’il aime joue un concerto de ce
compositeur; de méme qu’une grand-mere va devenir une adepte du hockey parce
qgue son petit-fils gu’elle aime joue ce sport; ainsi la personne qui aime Jésus va
découvrir et aimer I'Eucharistie qu’il a instituée. En fait, c’est I'amour qui ouvre la
porte de la connaissance.

Dans le dialogue du début de la priére eucharistique, le
prétre dit: « Elevons notre cceur »; 'assemblée répond :
« Nous le tournons vers le Seigneur ». L’Eglise nous invite
a nous tourner vers le Christ, a centrer sur lui notre
attention, notre amour. Elle veut nous faire revivre, d’'une
certaine manieére, I'expérience des apotres Pierre, Jean et
Jacques qui montent avec Jésus sur le mont Thabor (Lc 9,
28-37): c’est au moment ou il prie qu’ils le voient
transfiguré devant eux; c’est pendant que nous prions a
la messe que le pain et le vin sont transformés
(transsubtantiés) pour devenir son Corps et son Sang.
« Elever nos cceurs » vers Dieu, c’est d’une certaine
maniére prendre en lui un oxygene spirituel, comme le
nageur qui sort la téte de lI'eau pour reprendre son
souffle et continuer sa plongée.

Jésus a donné sur I'Eucharistie un enseignement que saint Jean nous a transmis
dans le Discours sur le pain de vie, dont voici quelques versets (Jn 6, 51-58).

Moi, je suis le pain vivant, qui est descendu du ciel : si quelqu’un mange de ce pain, il
vivra éternellement. Le pain que je donnerai, c’est ma chair, donnée pour la vie du
monde. » Les Juifs se querellaient entre eux : « Comment celui-la peut-il nous donner
sa chair a manger ? » Jésus leur dit alors : « Amen, amen, je vous le dis : si vous ne

7



mangez pas la chair du Fils de ’lhomme, et si vous ne
buvez pas son sang, vous n’avez pas la vie en vous.
Celui qui mange ma chair et boit mon sang a la vie
éternelle ; et moi, je le ressusciterai au dernier jour.
En effet, ma chair est la vraie nourriture, et mon sang
est la vraie boisson. Celui qui mange ma chair et boit
mon sang demeure en moi, et moi, je demeure en lui.
De méme que le Pére, qui est vivant, m’a envoyé, et
que moi je vis par le Pére, de méme celui qui me mange, lui aussi vivra par moi. Tel
est le pain qui est descendu du ciel : il n’est pas comme celui que les péres ont
mangé. Eux, ils sont morts ; celui qui mange ce pain vivra éternellement. »

18- En somme, I'Eucharistie, c’est le Christ qui se donne en nourriture. De méme qu’on
doit manger pour vivre, de méme faut-il recevoir I'Eucharistie pour que la vie de
Jésus grandisse en nous; sans I'Eucharistie, la vie donnée au baptéme dépérit. Par
I’Eucharistie, le Christ demeure en nous et nous demeurons en lui; par elle, la vie
dont nous vivrons éternellement se développe en nous.

19- Cet enseignement n’est pas facile a ‘digérer’. Saint Jean rapporte d’ailleurs la
réaction des auditeurs de Jésus (Jn 6, 66-69) : « A partir de ce moment, beaucoup de
ses disciples s’en retournérent et cessérent de I'accompagner. Alors Jésus dit aux
Douze : « Voulez-vous partir, vous aussi ? » Simon-Pierre lui répondit : « Seigneur, a
qui irions-nous ? Tu as les paroles de la vie éternelle. Quant a nous, nous croyons, et
nous savons que tu es le Saint de Dieu. » Jésus n"accommode pas son enseignement
pour le rendre acceptable ; au contraire, il le maintient intégralement. Puisque nous
croyons en lui qui est le ‘Saint de Dieu’, nous croyons sa parole et par conséquent
son message sur I'Eucharistie.

20- Applications spirituelles :

a. Relire lentement le passage de I'Evangile de saint Jean ci-dessus : adhérer
profondément a ce que Jésus y dit, exprimer nos convictions sur I'Eucharistie.

b. Regarder notre relation personnelle au Christ :

i. Le remercier pour le baptéme qui nous a unis a lui;
ii. Lui exprimer notre amitié par une vie de priere personnelle;
iii. Alimenter notre désir d’évangélisation : que Jésus soit connu et aimé.

c. Exprimer au Seigneur notre désir de nous ‘élever’ avec lui, de puiser en lui un
‘oxygéne’ spirituel qui nous fait vivre.




IIl. L’Eucharistie, don du Christ

« Vous ferez cela en mémoire de moi » (Lc 22, 19; | Co 11, 24). Au cceur de chaque messe, le
prétre proclame le récit de I'Institution. En voici le texte :

21- « Au moment d’étre livré et d’entrer librement dans sa Passion, Jésus prit le pain, il
rendit grdce, il le rompit et le donna a ses disciples en disant : ‘Prenez et mangez-en
tous : ceci est mon corps livré pour vous’. De méme, a la fin du repas, il prit la coupe;
de nouveau, il rendit gréce, et la donna a ses disciples, en disant : ‘Prenez et buvez-en
tous, car ceci est le coupe de mon sang, le sang de I’Alliance nouvelle et éternelle, qui
sera versé pour vous et pour la multitude en rémission des péchés. Vous ferez cela en
mémoire de moi ». (Priére eucharistique Il : basée sur Mt 26, 26-28; Mc 14, 22-25; Lc
22, 19-20; 1 Co 11, 23-25).

Le Catéchisme le résume ainsi: « Notre Sauveur, a la derniere Céne, la nuit ou il était
livré, institua le sacrifice eucharistique de son Corps et de son Sang pour perpétuer le
sacrifice de la Croix au long des siécles » (n. 1323; cf SC 47).

22- Le repas institué par Jésus n’est pas un repas ordinaire que des copains auraient
organisé pour se divertir. Jésus institue I'Eucharistie pendant le repas pascal, le repas
sacré par excellence pour les Hébreux; il le fait la nuit ou il fut lui-méme livré a mort.
Connaitre ce double contexte est fondamental.

23-Le repas pascal est décrit dans I’Ancien Testament
(chapitre 12 du livre de I'Exode). Il est réservé aux
membres du peuple hébreu; les participants vy
portent une tenue spéciale (vétements de voyage,
baton : v. 11); on y prend une nourriture particuliére :
herbes ameéres, pain azyme (v. 8); on y consomme
I’agneau pascal (v. 6), dont les membres ne sont pas
brisés et dont le sang est mis sur le linteau des portes
(v. 7). Le contexte de ce repas est déterminant : c’est
la nuit ou Dieu libére son peuple de I'esclavage en
Egypte, en fait son peuple particulier avec lequel il
établit une alliance, pour le faire entrer dans la Terre promise.

24-Jésus situe son propre repas dans la ligne du repas pascal de son peuple. Conscient
de ce moment sacré, il envoie ses disciples faire les préparatifs habituels (Lc 22, 7-
13); il respecte le rituel dans son ensemble. Cependant I'agneau pascal n’est pas
mangé : en effet, c’est lui-méme qui est ’Agneau véritable, consommé désormais
sous les apparences du Pain et du Vin. « Ceci est mon corps... Ceci est mon sang ».
Ce repas a lieu le Jeudi saint, veille de sa mort; le lendemain, sur la Croix du
Vendredi saint, son Corps sera donné, son Sang sera versé pour faire vivre
I"humanité.




25- Ces deux derniers termes (donné, versé) signifient que ce repas est un sacrifice, mot

qui veut dire ‘don sacré, offrande sacrée’. Le Catéchisme précise cette doctrine :

1365 Parce qu’elle est mémorial de la
Pdque du Christ, I’Eucharistie est aussi
un sacrifice. Le caractere sacrificiel de
I’Eucharistie est manifesté dans les
paroles mémes de l'institution : "Ceci
est mon Corps qui va étre donné pour
vous" et "Cette coupe est la nouvelle
Alliance en mon Sang, qui va étre
versé pour vous" (Lc 22, 19-20). Dans
I’Eucharistie le Christ donne ce corps

méme qu’il a livré pour nous sur la
croix, le sang méme qu’il a "répandu
pour une multitude en rémission des
péchés" (Mt 26, 28).

1366 L’Eucharistie _est donc _un
sacrifice parce qu’elle représente (rend
présent) le sacrifice de la croix, parce
qu’elle en est le mémorial et parce
qu’elle en applique le fruit :

[Le Christ] notre Dieu et Seigneur, s’offrit lui-méme a Dieu le Pére une fois pour

1367 Le sacrifice _du Christ et le
sacrifice _de I’Eucharistie _sont _un
unique sacrifice : " C’est une seule et
méme victime, c’est le méme qui offre
maintenant par le ministére des
prétres, qui s’est offert lui-méme alors
sur la Croix. Seule la maniere d’offrir
differe " (Cc. Trente, sess. 22a,
Doctrina de ss. Missae sacrificio, c. 2 :
DS 1743). " Et puisque dans ce divin
sacrifice qui s’accomplit a la messe, ce
méme Christ, qui s’est offert lui-méme
une fois de maniere sanglante sur
l'autel de la Croix, est contenu et
immolé de maniéere non sanglante, ce

toutes, mourant en intercesseur sur l'autel de la Croix, afin de réaliser
pour eux (les hommes) une rédemption éternelle. Cependant, comme
sa mort ne devait pas mettre fin a son sacerdoce (He 7, 24. 27), a la
derniére Céne, " la nuit ou il fut livré " (1 Co 11, 13), il voulait laisser a
I’Eglise, son épouse bien-aimée, un sacrifice visible (comme le réclame
la nature humaine), ol serait représenté le sacrifice sanglant qui allait
s’accomplir une unique fois sur la croix, dont la mémoire se
perpétuerait jusqu’a la fin des siécles (1 Co 11, 23) et dont la vertu
salutaire s’appliquerait a la rédemption des péchés que nous
commettons chaque jour (Cc. Trente : DS 1740).

1

sacrifice est vraiment propitiatoire '
(ibid.).

1368 L’Eucharistie est également le
sacrifice de I'Eglise. L’Eglise, qui est le
Corps du Christ, participe a I'offrande
de son Chef. Avec Lui, elle est offerte
elle-méme tout entiére. Elle s’unit a
son intercession aupres du Pére pour
tous les hommes. Dans I’Eucharistie, le
sacrifice du Christ devient aussi le
sacrifice des membres de son Corps. La
vie des fidéles, leur louange, leur
souffrance, leur priére, leur travail,
sont unis a ceux du Christ et a sa

10



totale offrande, et acquiérent ainsi toutes les générations de chrétiens la
une valeur nouvelle. Le sacrifice du possibilité d’étre unis a son offrande.
Christ présent sur l‘autel donne a

Ainsi, la messe nous met en présence du repas du Jeudi saint
dans lequel Jésus a institué le «mémorial » de la Passion qu’il
devait vivre le lendemain, Vendredi saint. A la messe, nous
sommes au Cénacle autour de Jésus et des apOtres; nous
sommes au Calvaire, avec la Sainte Vierge, saint Jean et sainte
Marie Madeleine; nous sommes avec les disciples d’Emmalis
qui reconnaissent Jésus ‘quand il rompit le pain’.

Par la Résurrection, ce que le Christ fit a la Céne et sur la Croix montre sa vérité et
devient accessible en tout temps et en tout lieu; de la la joie que nul ne peut nous
ravir, de la la féte authentique.

26- Applications spirituelles :

a. Reconnaitre en I'Eucharistie un don recu du Christ en personne et non pas
une invention de I'Eglise.

b. Reconnaitre en |'Eucharistie une réalité sacrée, puisqu’elle vient du Christ et
nous unit a lui, a la Céne, au Calvaire.

c. Reconnaitre dans I'Eucharistie le sacrifice du Christ qui nous est rendu
présent.

IV. L’Eucharistie, sacrement de |'alliance nouvelle et éternelle

Arrétons-nous sur les paroles de Jésus : « le sang de I’Alliance nouvelle et éternelle ».

27- Différentes formes d’alliance font partie de notre vie quotidienne. Il y a par exemple
une alliance ‘matérielle’, lors de I'achat d’un produit; c’est une entente entre le
vendeur et le client : on paie tel prix et on acquiert telle marchandise. Il y a aussi
I'alliance du contrat de travail : 'employeur précise les conditions, les heures, le
salaire; 'employé s’engage a effectuer le travail pour lequel il est payé. Ces
‘alliances’ sont limitées a des activités précises.

28- 1l y a des alliances plus fondamentales qui touchent les relations interpersonnelles.
D’abord celles fondées sur le sang : parents, enfants, freres, sceurs, cousins, tout un
réseau de personnes partagent un méme bagage génétique et sont unies par un lien
gue rien ne peut supprimer. Existe aussi I'amitié qui suppose la bienveillance
réciproque, le soutien mutuel, le partage gratuit. L'alliance du mariage demande le
partage total de la vie, la mise en commun des ressources, l'exclusivité, la

11



permanence, I'engagement public; en frangais, les anneaux de mariage s’appellent
d’ailleurs “alliances’.

29

Une question se pose : est-il possible d’entrer en alliance avec Dieu ? C'est ce que
cherchent toutes les religions. L’alliance avec Dieu n’est en réalité possible que si lui-
méme fait les premiers pas, prend l'initiative. Notre foi montre que Dieu entre en
contact avec I’lhumanité, il fait alliance avec Abraham, puis avec le peuple hébreu.
Dans le Christ est établie |’alliance nouvelle et définitive: il est le Fils qui prend notre
condition humaine. Parce qu’il est Dieu fait homme, nous rencontrons réellement
Dieu en lui.

30

Comment vivre I'alliance avec Dieu? Différents niveaux existent; certains vivent un
lien qui ressemble plutét a un ‘contrat matériel’: ils donnent a Dieu certaines choses
(temps, argent) et attendent des graces en retour,

dans une sorte de ‘marchandage’ donnant-donnant; P
ils pensent ‘acheter’ la vie éternelle. D’autres
établissent une alliance plus profonde, une relation
d’amitié, un lien qui s’apparente au mariage; Dieu
fait réellement partie de leur vie, il est leur point de
référence permanent; la relation avec Iui est
gratuite, sans calcul, a I'image de celle de Dieu lui-
méme qui se donne et donne sans compter. Une
telle alliance est enracinée dans les coeurs par le baptéme qui fait devenir enfants
adoptifs de Dieu et, d’une certaine maniére, « consanguins » de Jésus, Fils unique de
Dieu.

31

Cette alliance toutefois n’enferme pas dans une ‘solitude a deux avec Dieu’. En fait,
Jésus lui donne une ouverture universelle, lorsqu’il précise que son sang est versé
« pour vous et pour la multitude ». L’alliance concerne évidemment les Apotres qui
sont réunis autour de lui; mais elle ne s’arréte pas a eux: elle vise la multitude des
étres humains, de tous les temps et de tous les lieux. L’'alliance que Jésus offre
s’étend constamment, comme la vague qui touche progressivement les rives les plus
éloignées; la vague lancée par Jésus nous touche ici, aujourd’hui méme.

32- En entrant en alliance avec Jésus, nous entrons en alliance aussi avec ceux qui sont
alliés a Jésus. La personne qui se marie ne s’unit pas seulement a
son époux ou a son épouse, Mais aussi a ses parents, qui deviennent
les ‘beaux-parents’, a ses fréres et sceurs, qui deviennent les ‘beaux-
freres et belles-sceurs’; quelque chose de semblable se vérifie aussi
dans l'amitié : les amis de nos amis deviennent les no6tres. En
entrant en alliance avec Jésus, nous communions a son désir de
rejoindre la multitude humaine; comme le sien, nos cceurs s’ouvrent
sur un horizon universel; 'alliance dans le Christ a une dimension
essentiellement missionnaire.

12



33- L’Eucharistie nous fait ainsi entrer dans une alliance nouvelle, éternelle, universelle,
catholique. Depuis Jésus, elle s’est étendue de Jérusalem a Rome, puis chez nous;
elle s’est étendue du temps des apotres jusqu’au ndtre, au cours de toute I'histoire
de I'Eglise. C’est cette alliance que nous exprimons et que nous fortifions en chaque
Eucharistie.

34- Applications spirituelles :

a. ldentifier les différentes alliances que nous vivons
quotidiennement : celles partielles, liées a des biens (vendeur- A’
client), au travail (patron-employé); celles plus globales ol le N s
cceur est davantage concerné : alliances des époux, de la N\ e
famille, des amis. Regarder comment nous les vivons: -—/
honnéteté, fidélité, générosité...

b. Renouveler a chaque messe notre alliance personnelle avec le Christ.

c. Renouveler a chaque messe I'alliance conjugale : le Seigneur unit les cceurs
des époux.

d. Participer a la messe en famille : source d’unité, d’amour, de pardon.

e. Prendre conscience que la messe impligue une alliance en expansion
continuelle, a différents niveaux :

i. La_ communauté paroissiale regroupe des personnes de tout age, de
tout niveau social. Méme si elles ne sont pas physiquement
présentes, les personnes malades s’y associent également.

ii. Le diocése : la paroisse ne reste pas fermée sur
elle-méme; elle fait partie d’une famille plus
vaste qu’on appelle le diocése : en mentionnant
I’Evéque a chaque messe, nous exprimons notre
lien a sa personne ainsi qu’a tous ceux qui lui
sont unis. Participer a des célébrations
diocésaines permet d’expérimenter
concretement [l'alliance avec les fideles des
différentes paroisses du diocese.

iii. Nous nous ouvrons aussi a I'Eglise universelle : par la mention du
Pape, nous exprimons notre conscience d’étre unis a lui et aux gens
de tous pays et de toutes langues qui partagent la méme foi. C'est
une expérience extraordinaire de participer a une messe avec le Pape,
a Rome par exemple, ou comme I'an dernier a Philadelphie pour la
rencontre des familles; nous y goQtons concretement la ‘catholicité’.

13



iv. Nous sommes aussi en alliance avec ceux qui nous ont précédés. Nous
sommes en communion avec tous les saints et les saintes qui sont
définitivement en présence de Dieu : la Sainte Vierge, les Apotres, les
saints de tous les temps, nos ancétres qui ont vécu saintement, qui
intercedent pour nous et nous attendent. Nous sommes unis aussi a
chaque messe aux fideles défunts qui se purifient au purgatoire.

v. Nous portons finalement dans la priere les personnes qui ne sont pas
actuellement en alliance avec Dieu, afin qu’il touche leurs coeurs et
les amene a lui.

f. Nous entrons ainsi dans I'esprit du Christ, qui se donne pour ‘nous’ (les
personnes rassemblées) et pour la ‘multitude’ qui n’est pas encore compléte.

V. Rémission des péchés

35-Le sang du Christ est versé pour la rémission des péchés. Nous n’aimons pas trop
aujourd’hui regarder le péché, mais il existe quand méme : en effet
I’étre humain accomplit volontairement le mal, dans des actions plus
ou moins graves, qui affectent son existence. Sans le Christ, il ne peut
pas échapper a sa fascination, a son emprise; le mal s’infiltre partout,
contamine I’humanité, la détruit. Le fait que Jésus verse son sang pour
la rémission des péchés montre l'investissement total que Dieu fait
pour nous arracher a cette emprise; le sang que Jésus verse sur la
Croix montre le sérieux du péché: par nos propres forces, nous
sommes incapables de nous en libérer; nous avons besoin d’un
Sauveur, Jésus dont le nom signifie en fait ‘Dieu sauve’.

36- L'Eucharistie constitue un excellent antidote pour réduire sinon anéantir la diffusion
du mal en nous et dans le monde. En effet, en nous proposant la Parole de Dieu, elle
nous montre le chemin a suivre; dans la communion, elle nous transmet la force du
Christ qui infuse en nous son sang pur de tout mal; dans la communauté des fidéeles,
elle montre que la transformation des cceurs est possible. Le Catéchisme dit en ce
sens :

1394 Comme la nourriture corporelle sert

a restaurer la perte des forces, 1395 Par la méme charité qu’elle allume

I’Eucharistie fortifie la charité qui, dans la
vie quotidienne, tend a s’affaiblir ; et cette
charité vivifiée efface les péchés véniels
(cf. Cc. Trente : DS 1638). En se donnant d
nous, le Christ ravive notre amour et nous
rend  capables de rompre les
attachements désordonnés aux créatures
et de nous enraciner en Lui.

en nous, I’Eucharistie nous préserve des
péchés mortels  futurs. Plus nous
participons a la vie du Christ et plus nous
progressons dans son amitié, plus il nous
est difficile de rompre avec Lui par le
péché mortel. L’Eucharistie n’est pas
ordonnée au pardon des péchés mortels.
Ceci est propre au sacrement de la

14



Réconciliation. Le propre de I’Eucharistie dans la pleine communion de I’Eglise.
est d’étre le sacrement de ceux qui sont

De méme gu’apres I'épisode de la Transfiguration, les Apotre sont descendus de la montagne
et sont revenus dans la plaine pour y vivre a la maniére de Jésus, de méme les fidéles, aprés la
rencontre avec le Christ dans I'Eucharistie, retournent a leur vie quotidienne. C’est la qu’ils
vivent de I'amour gu’ils ont contemplé et recu; c’est ainsi qu’ils deviennent ‘sel de la terre et
lumiere du monde’ (Mt 5, 13-14). L'Eucharistie constitue une véritable école d’amour: en
voyant le Christ se donner, les fideles apprennent jour apres jour a devenir comme lui; il les
accompagne dans cette mission.

VI. Dans I’Eucharistie, le Christ est présent de plusieurs maniéres

Avec les yeux de la foi, nous pouvons reconnaitre que le Seigneur vient nous rencontrer de
plusieurs manieres dans I'Eucharistie.

37-11 est présent dans les personnes qui sont rassemblées,
comme lui-méme I'a dit: «La ou deux ou trois sont
rassemblés en mon nom, je suis la, au milieu d’eux » (Mt 18,
20 (Catéchisme n. 1088). Il est présent dans la Parole qui est
proclamée : « C’est Lui qui parle tandis qu’on lit dans I'Eglise
les Saintes Ecritures » (Catéchisme n. 1088). Il est présent
dans le prétre : c’est lui-méme qui s’offre maintenant par
leur ministére (ibid).

38- Il est présent au plus haut degré « sous les espéces eucharistiques » (ibid) qui sont
devenues son Corps et son Sang. Le Catéchisme précise (n. 1374) :

« Le mode de présence du Christ sous les espéeces eucharistiques est unique. I/
éléve I’Eucharistie au-dessus de tous les sacrements et en fait "comme la
perfection de la vie spirituelle et la fin a laquelle tendent tous les sacrements " (S.
Thomas d’A., s. th. 3, 73, 3). Dans le trés saint sacrement de I’Eucharistie sont
"contenus vraiment, réellement et substantiellement /e Corps et le Sang
conjointement avec I’éme et la divinité de notre Seigneur Jésus-Christ, et, par
conséquent, le Christ tout entier " (Cc Trente : DS 1651). " Cette présence, on la
nomme ‘réelle’, non a titre exclusif, comme si les autres présences n’étaient pas
‘réelles’, mais par excellence parce qu’elle est substantielle, et que par elle le
Christ, Dieu et homme, se rend présent tout entier " (MF 39) »

39- Pour comprendre ces différentes formes de présence, je propose une comparaison.
Une personne peut nous étre présente a différents degrés : quand elle nous envoie
une lettre ou un courriel, elle nous transmet une idée, un projet, un sentiment; si

15



elle nous parle au téléphone, elle nous est plus présente : en effet, sa voix touche
notre coeur; avec skype, nous avons non seulement son idée et sa voix, mais aussi
son image; finalement, lorsqu’elle est physiquement présente, la communication est
plus totale. Il en va de méme pour le Seigneur : il est présent dans I'assemblée, dans
sa parole, dans son ministre et au plus haut point sous les espéces eucharistiques.

VII. Eucharistie et sacerdoce

On ne peut parler de I'Eucharistie sans parler du sacerdoce; le prétre est en effet celui qui a
la responsabilité de rendre le Christ présent dans I'Eucharistie, d’y associer les fideles qui lui
unissent leur propre vie.

40- Dans la lettre qu’il adressait aux prétres le Jeudi saint 2004, saint Jean-Paul Il écrivait
ceci:

«ll n'existe pas d'Eucharistie sans Sacerdoce, de méme qu'il n'existe pas
de Sacerdoce sans Eucharistie» (Jean-Paul 1, Ma vocation, don et
mystere, Paris 1996, p.91).

Le ministere ordonné ... confere au prétre la possibilité d'agir in persona
Christi et il culmine au moment ou le prétre consacre le pain et le vin,
refaisant les gestes et redisant les paroles de Jésus lors de la derniére
Céne.

Face a cette réalité extraordinaire, nous demeurons étonnés et éblouis: comme est
grande I'humilité d'un Dieu qui se penche vers I'hnomme et qui a voulu ainsi se lier a
lui! Si nous sommes saisis d'émotion devant la Créche en contemplant l'incarnation
du Verbe, que pouvons-nous éprouver devant l'autel o, par les pauvres mains du
prétre, le Christ rend présent dans le temps son Sacrifice ? Il ne nous reste qu'a nous
agenouiller et a adorer en silence ce grand mystere de la foi.

«Mysterium fidei», proclame le prétre aprés la consécration. Le Mysteére de la foi est
I'"Eucharistie, mais, de la méme maniére, le mystere de la foi est aussi le Sacerdoce
lui-méme (cf. Ma vocation, don et mystére, p.92). Ce méme mystere de sanctification
et d'amour, ceuvre de I'Esprit Saint, par lequel le pain et le vin deviennent le Corps et
le Sang du Christ, agit dans la personne du ministre au moment de ['Ordination
sacerdotale. Il existe donc une réciprocité spécifique entre |'Eucharistie et le
Sacerdoce, réciprocité qui remonte au Cénacle: il s'agit de deux sacrements nés
ensemble, dont le sort est indissolublement lié jusqu'a la fin du monde.

16



41- Dans sa lettre Dominicae Cenae, le 24 février 1980, le méme saint Jean-Paul Il invite
les prétres a prendre conscience de leur haute mission et responsabilité : amener les
fideles a Dieu, les introduire dans son intimité.

« Le prétre offre le Saint Sacrifice "in persona Christi", ce qui veut dire davantage
que "au nom" ou "a la place" du Christ. "In persona" : c'est-a-dire dans
I'identification spécifique, sacramentelle, au "grand prétre de I'Alliance éternelle”,
qui est l'auteur et le sujet principal de son propre sacrifice, dans lequel il ne peut
vraiment étre remplacé par personne...La prise de conscience de cette réalité jette
une certaine lumiére sur le caractére et sur la signification du prétre célébrant
qui, en accomplissant le Saint Sacrifice et en agissant " in persona Christi ", est
introduit et inséré, de maniére sacramentelle (et en méme temps ineffable), au
cceur méme de ce "Sacrum" dans lequel, a son tour, il associe spirituellement tous

ceux qui participent a I'assemblée eucharistique ». (n. 8)

Ces paroles sont remarquables. En effet, le prétre doit lui-méme étre inséré
profondément dans le mystére de Dieu afin de pouvoir y associer ses fréres et
ses sceurs; par son ministére, en particulier par I'Eucharistie, il étend en quelque
sorte cette vague dont je parlais plus haut, qui rejoint les personnes ici et
maintenant et les fait rencontrer le Christ; rendant présent le Sacrifice du Christ,
il introduit les fideéles dans ce qu’il y a de plus sacré, le don que le Christ fait de
lui-méme pour la gloire de Dieu et le salut du monde. Il n’est pas la pour lui-
méme, mais pour eux, servant de pont en quelque sorte, facilitant le passage
entre Dieu et 'humanité. Il imite I'ap6tre saint André qui, apres avoir rencontré
le Christ, lui améne son frere Pierre (Jn 1, 40-42).

42- Consciente de la grandeur du mystére, I'Eglise invite les fidéles & participer
activement a la célébration eucharistique (SC
48): Aussi I'Eglise se soucie-t-elle d’obtenir
que les fidéles n’assistent pas a ce mystére de
la foi comme des spectateurs étrangers et
muets, mais que, le comprenant bien dans ses
rites et ses priéres, ils participent de facon
consciente, pieuse et active a l'action sacrée,
soient formés par la Parole de Dieu, se
restaurent a la table du Corps du Seigneur,
rendent grdces a Dieu ; qu’offrant la victime
sans tache, non seulement par les mains du
prétre, mais aussi en union avec lui, ils
apprennent a s’offrir eux-mémes et, de jour en jour, soient consommés, par la
meédiation du Christ, dans I'unité avec Dieu et entre eux pour que, finalement, Dieu
soit tout en tous.

17



Dans mon infofax n. 43, le 10 janvier 2016, j'ai offert quelques pistes de préparation
spirituelle pour vivre la messe de fagon plus consciente et plus fructueuse.

43- Applications spirituelles :

nous et dans le monde.

I’Eucharistie.

a. Reconnaitre en I'Eucharistie cet antidote spirituel qui fait reculer le mal en
b. Identifier et apprécier les différentes formes de présence du Christ dans

c. Adorer la présence ‘réelle et substantielle’ sous les espéces eucharistiques.

d. Apprécier la mission unique, irremplacable et indispensable du prétre.

e. Prier pour que les prétres soient fideles a leur vocation et accomplissent leur
ministére avec conviction et joie.

f. Prier pour les vocations au sacerdoce : afin que ceux qui sont appelés
découvrent la grandeur du sacerdoce et répondent avec enthousiasme.

Laissons-nous toucher par un texte de saint Justin (mort martyr en 165) qui décrit la

célébration eucharistique de son époque; nous y retrouvons la nétre.

Le jour qu’on appelle
jour du soleil, a lieu le
rassemblement en un
méme endroit de tous
ceux qui habitent la
ville ou la campagne.

On lit les mémoires des
Apétres et les écrits des Prophétes, autant
que le temps le permet.

Quand le lecteur a fini, celui qui préside
prend la parole pour inciter et exhorter a
Iimitation de ces belles choses.

Ensuite, nous nous levons tous ensemble et
nous faisons des priéres] pour nous-mémes
... et pour tous les autres, ot qu’ils soient,
afin que nous soyons trouvés justes par
notre vie et nos actions et fidéles aux

commandements, pour obtenir ainsi le
salut éternel.

Quand les prieres sont terminées, nous
nous donnons un baiser les uns aux autres.

Ensuite, on apporte a celui qui préside les
fréres du pain et une coupe d’eau et de vin
mélangés.

Il les prend et fait monter louange et gloire
vers le Pére de I'univers, par le nom du Fils
et du Saint-Esprit et il rend grdce (en grec :
eucharistian) longuement de ce que nous
avons été jugés dignes de ces dons.

Quand il a terminé les priéres et les actions

de grdce, tout le peuple présent pousse une
acclamation en disant : Amen.

18




Lorsque celui qui préside a fait I'action de et de l'eau "eucharistiés" et ils en
grdce et que le peuple a répondu, ceux que apportent aux absents (S. Justin, apol. 1, 65
chez nous on appelle diacres distribuent a [Catéchisme n. 1345).

tous ceux qui sont présents du pain, du vin

Au terme de cette lettre, je désire remercier toutes les personnes
qui s’impliqguent pour que nos liturgies eucharistiques soient
célébrées dignement. En premier lieu, les prétres qui président nos
rassemblements au nom du Christ, Téte et Epoux de son Eglise;
puis les diacres, qui les accompagnent dans leur ministére. Je
remercie également les équipes de liturgie, les lecteurs et lectrices
de la Parole, les responsables de la musique (instruments, chants),
les servants et servantes, les ministres de la communion, les
préposés a l'accueil et a I'entretien et a la cueillette des offrandes,
les membres de conseils paroissiaux de pastorale ainsi que des affaires économiques, les
parents, les catéchétes scolaires et paroissiaux qui accompagnent les jeunes dans leur
découverte et leur expérience de I'Eucharistie : chacun apporte une contribution unique et
irremplagable.

Puissent ces quelques réflexions sur I'Eucharistie aider les fideles du diocese de Timmins a

prendre conscience ce grand trésor que le Seigneur nous a laissé en partage et a le placer avec
conviction au centre de leur existence personnelle, familiale et communautaire.

De méme gue le pain et le vin sont transformés pour devenir le Corps et le Sang du Christ,

puisse chaque fidéle se laisse transformer de jour en jour par le Seigneur pour devenir un
membre plus vivant de son Corps, de sorte que notre Eglise diocésaine sera plus visible et
dynamique, lieu de miséricorde, comblant la faim et la soif d’infini présents en tout étre
humain.

X Serge Poitras
Evéque de Timmins
Jeudi saint, 24 mars 2016

1)



