
1 

 

 

Lettre pastorale 
 

 « Faites cela en mémoire de moi » 
 

Jeudi saint, 24 mars 2016 
 

 

La Dernière Cène, de Leonardo da Vinci (1494-1498) 

 

 

 

Monseigneur Serge Poitras 

Évêque de Timmins 

  



2 

 

 
 

Lettre pastorale sur l’Eucharistie  
 

 «Vous ferez cela en mémoire de moi » (Lc 22, 19) 
 

Jeudi saint, 24 mars 2016 
 
 

D’octobre 2014 à novembre 2015, j’ai effectué la visite pastorale du diocèse. Ce fut une 

occasion extraordinaire pour rencontrer les prêtres et les fidèles de chaque paroisse; je profite  
de la présente lettre pour remercier les gens de leur accueil chaleureux et pour les féliciter de 
leur profond intérêt pour la vie chrétienne dans notre coin de pays. 

 

Toutes les paroisses ont exprimé leurs grandes préoccupations sur la place de l’Eucharistie 

dominicale dans la vie des fidèles.  
 
1- Depuis plusieurs années en effet, le nombre de personnes pratiquantes a diminué de 

façon notable; la fréquentation massive de l’église paroissiale est chose du passé; 
pour plusieurs, la messe dominicale est devenue secondaire, sinon marginale. On 
note aussi le vieillissement de la population pratiquante : nos assemblées liturgiques 
sont composées majoritairement de personnes plus âgées; les jeunes (enfants, 
adolescents, jeunes adultes, jeunes familles) viennent de façon occasionnelle, lors 
d’évènements spécifiques ou de fêtes importantes comme Noël ou Pâques. 
 

2-  Quels sont les effets de cette situation? La diminution de fidèles pratiquants a 
amené la fermeture d’églises : pourquoi et à quel prix maintenir 
ouvertes certaines églises moins fréquentées? Un nombre restreint 
de paroissiens assument généreusement des dépenses de plus en 
plus lourdes, liées à notre climat rigoureux. Il n’est alors pas étonnant 
qu’on s’interroge sur l’avenir de nos paroisses et même sur l’avenir de 
la foi : les générations qui suivent vont-elles prendre la relève ? En 
cette année où nous célébrons le centième anniversaire de notre 
diocèse, nous regardons évidemment le passé dont nous sommes 

issus, mais nous nous interrogeons aussi face à l’avenir qui se dessine. 
 
3- La diminution de la pratique dominicale affecte les pasteurs comme les fidèles 

convaincus. Ils éprouvent une souffrance comparable à celle des parents dont les  



3 

 

enfants, pour différentes raisons, ne viennent pas aux rencontres familiales; quelque 
chose manque à la fête, la joie des parents ne peut être complète. Les pasteurs sont 
peinés de voir leurs frères et sœurs se priver de quelque chose de fondamental : le 
contact personnel avec le Seigneur, avec la communauté chrétienne. Nous aimerions 
tous qu’ils redécouvrent le sens de cette rencontre et lui accordent l’importance 
qu’elle mérite. 

 
4- Jésus lui-même a expérimenté cette peine. « Combien de fois ai-je voulu rassembler 

tes enfants à la manière dont une poule rassemble ses poussins sous ses ailes, et vous 
n’avez pas voulu !» (Mt 23, 37; Lc 13, 34). « Vous ne voulez pas venir à moi pour avoir 
la vie » (Jn 5, 40).  Dans une parabole, il évoque un Roi qui organise les noces de son 
Fils : les invités se dérobent avec des excuses (Mt 22, 2-4). 

 
5- Plusieurs facteurs peuvent expliquer la diminution du nombre de personnes 

pratiquantes.  La société contemporaine semble se construire sans référence à Dieu. 
La vie moderne nous soumet à un rythme effréné, aux exigences multiples qu’il n’est 
pas toujours facile de concilier: travail, vie de famille, loisirs… La liturgie apparaît 
incompréhensible, monotone, sans comparaison aucune avec les spectacles et les 
divertissements courants. Bien que justes, certains éléments catéchétiques peuvent 
avoir ‘conditionné’ les perceptions des jeunes : je pense ici à la présentation de la 
messe comme une ‘fête’ : ce mot évoque une excitation qu’on ne retrouve certes 
pas à la messe. 

 
6- Devant tout cela, nous sommes invités à approfondir notre compréhension de la 

messe et à découvrir sa place dans la vie chrétienne. 
Dans ma lettre pastorale ‘Ceci est mon corps livré pour 
vous’, en juin 2014, j’ai réfléchi sur la présence de Jésus 
dans l’Eucharistie pour inciter à l’adorer de façon plus 
intense; je désire aujourd’hui soumettre quelques 
éléments de réflexion pour redécouvrir la nature 
profonde de la messe, en saisir l’importance, la 
nécessité vitale dans la vie chrétienne.  
 

                          
 
7- Applications spirituelles : 
 

a. Regarder la place qu’occupe réellement l’Eucharistie dans nos vies 
personnelles : l’importance que nous lui donnons concrètement. 

b. Regarder la composition de l’assemblée dominicale dans nos paroisses :  

 
o Remercier Dieu pour les personnes présentes;  
o Remercier Dieu pour les personnes qui aménagent la liturgie avec un 

grand dévouement: équipes de préparation des célébrations, 



4 

 

personnes responsables de la propreté des lieux, prêtres, diacres, 
animateurs et animatrices, personnes préposées à l’accueil, aux 
chants, à la musique, au service de l’autel, à la proclamation de la 
parole, à la distribution de la communion.…  

o Exprimer à ces personnes notre appréciation et notre reconnaissance 
pour leur précieux service. 

 
 

c. Prier pour nos frères et sœurs éloignés de la pratique dominicale. 
d. Manifester au Seigneur notre souffrance de ce que tous ne perçoivent plus 

l’importance de l’Eucharistie dans leurs vies, courant ainsi le risque de perdre 
l’esprit chrétien, comme ces enfants absents des événements familiaux qui 
finissent par se sentir étrangers. Quel Évêque, quel prêtre ou quel parent 
chrétien ne désire pas que chacun de ses frères et sœurs, de ses enfants, se 
rapproche de Dieu qui vient à notre rencontre, de manière spéciale dans les 
sacrements? 

  

I.   Enseignement de la foi catholique sur l’importance de l’Eucharistie 

 

Les textes de l’Église, au Concile Vatican II et dans le Catéchisme de l’Église 

catholique, mettent en évidence la place unique et centrale de l’Eucharistie 
dans la vie chrétienne. En voici    quelques exemples. 

 
8- L’Eucharistie contient le trésor spirituel de l’Église : « Les autres 

sacrements ainsi que tous les ministères ecclésiaux et les tâches 
apostoliques sont tous liés à l’Eucharistie et ordonnés à elle. Car 
la sainte Eucharistie contient tout le trésor spirituel de l’Église, 
c’est-à-dire le Christ lui-même, notre Pâque » (PO 5; Catéchisme 
1324). 
 

9- L’Eucharistie est au centre de la vie chrétienne. L’Eucharistie est « le sommet et la 
source de toute la vie chrétienne » (LG 11; Catéchisme 1324); elle l’est de la 
communauté chrétienne : « Les curés veilleront à ce que la célébration du sacrifice 
eucharistique soit le centre et le sommet de toute la vie de la communauté 
chrétienne » (CD 30; canon 528 § 2); de l’évangélisation elle-même: « L’Eucharistie 
est le sommet et la source de l’Évangélisation » (PO 5). 

 
10- L’Eucharistie est aussi la source de notre sanctification : « C’est de la liturgie, et 

principalement de l’Eucharistie, comme d’une source, que la grâce découle en nous et 
qu’on obtient avec le maximum d’efficacité cette sanctification des hommes dans le 
Christ et cette glorification de Dieu » (SC 10). 

 



5 

 

11- En lien avec cette doctrine, l’Église enseigne que les fidèles doivent participer à la 
Messe dominicale : «L’Église fait obligation aux fidèles de participer les dimanches et 
les jours de fête à la divine liturgie et de recevoir au moins une fois par an 
l’Eucharistie, si possible au temps pascal, préparés par le sacrement de la 
Réconciliation » (Catéchisme 1389). Le Catéchisme approfondit ce précepte :  

 
2180 Le commandement de l’Église 
détermine et précise la loi du Seigneur : 
"Le dimanche et les autres jours de fête de 
précepte, les fidèles sont tenus par 
l’obligation de participer à la Messe" (can. 
1247). "Satisfait au précepte de 
participation à la Messe, (la personne) qui 
assiste à la Messe célébrée selon le rite 
catholique le jour de fête lui-même ou le 
soir du jour précédent" (can. 1248, § 1). 

2181 L’Eucharistie du dimanche fonde et 
sanctionne toute la pratique chrétienne. 
C’est pourquoi les fidèles sont obligés de 
participer à l’Eucharistie les jours de 
précepte, à moins d’en être excusés pour 
une raison sérieuse (par exemple la 

maladie, le soin 
des 

nourrissons) ou 
dispensés par 
leur pasteur 
propre (cf. can. 
1245). Ceux qui 

délibérément 
manquent à 

cette obligation commettent un péché 
grave. 

2182 La participation à la célébration 
commune de l’Eucharistie dominicale est 
un témoignage d’appartenance et de 
fidélité au Christ et à son Église. Les fidèles 
attestent par là leur communion dans la 
foi et la charité. Ils témoignent ensemble 
de la sainteté de Dieu et de leur espérance 
du Salut. Ils se réconfortent mutuellement 
sous la guidance de l’Esprit Saint. 

2183 " Si, faute de ministres sacrés, ou 
pour toute autre cause grave, la 
participation à la célébration 
eucharistique est impossible, il est 
vivement recommandé que les fidèles 
participent à la liturgie de la Parole s’il y 
en a une, dans l’église paroissiale ou dans 
un autre lieu sacré, célébrée selon les 
dispositions prises par l’évêque diocésain, 
ou bien s’adonnent à la prière durant un 
temps convenable, seuls ou en famille, ou, 
selon l’occasion, en groupe de familles " 
(can. 1248, § 2). 

  
12- Comment comprendre l’importance de la messe dominicale ? Notre expérience 

quotidienne révèle la nécessité d’exercices réguliers pour acquérir et maintenir une 
habileté quelconque. Ainsi, quand on parle rarement une langue qu’on a étudiée, on 
l’oublie, les mots manquent lorsqu’on doit s’exprimer; le pianiste qui ne fait pas ses 
gammes chaque jour perd en dextérité; la gymnaste qui ne s’entraîne pas 
régulièrement perd sa souplesse; le joueur de hockey ne peut pas aller seulement 
aux  parties disputées à l’aréna, devant les foules qui l’acclament; il se rend aussi aux 
pratiques, même si cela ne le tente pas : autrement il perd sa forme et  l’esprit 
d’équipe; en participant aux pratiques, il améliore ses habiletés personnelles, il 
développe son esprit d’équipe, il apprend à gérer les conflits, à surmonter la défaite. 



6 

 

Il en va ainsi pour la messe dominicale : elle exprime et entretient la foi; elle met en 
contact avec la Parole de Dieu; elle cultive le sentiment d’appartenance à la 
communauté chrétienne; elle fait rencontrer le Seigneur dans la sainte communion. 

 
13-      Applications spirituelles : 

 

a. Identifier les éléments de l’enseignement de l’Église sur la place de 
l’Eucharistie dans la vie chrétienne qui me touchent ou m’interpellent de 
façon particulière. 

b. Reconnaître l’Eucharistie comme ‘source et sommet’ de la vie chrétienne 
personnelle et communautaire. 

c. Préciser ma perception du précepte dominical : obligation extérieure ou 
nécessité intérieure ? 

 

II.  L’Eucharistie, mystère de foi 
 

La doctrine de l’Église sur la place centrale de l’Eucharistie dans la vie chrétienne repose sur 

l’enseignement même du Christ. C’est ce que nous allons maintenant regarder. 
 

Je rappelle tout d’abord que la compréhension de la nature de la messe demande de notre part 

un effort particulier, semblable à celui que l’on fait en d’autres aspects de notre vie 
quotidienne. Ainsi, par exemple, la personne qui assiste à un concert de Mozart ne pourra 
apprécier cette musique qu’après une certaine initiation; une autre ne pourra goûter une 
conférence dans une langue qu’elle ne comprend pas: si brillant que soit le conférencier, quand 
on ne connaît pas sa langue, on ne pourra pas saisir la beauté et la profondeur de sa pensée; de 
même, si on ne connaît pas les règles du hockey, on ne pourra pas suivre la partie de manière 
adéquate et apprécier l’habileté des joueurs, leur stratégie, leur esprit d’équipe… 

 

Nous sommes invités à dépasser une perception superficielle de la messe. Je donne une 

comparaison : quelqu’un est invité dans une famille et voit un vase de fleurs 
sur la table; il en évalue le dessin, les couleurs, le matériau; un membre de la 
famille lui en explique l’histoire : c’est le grand-père qui l’a fabriqué pour sa 
fiancée, à l’époque de leurs fréquentations; par la suite, ce vase s’est retrouvé 
sur la table de leurs noces et lors des fêtes familiales; il n’est pas donc pas 
simplement un objet pratique pour mettre des fleurs : il porte toute une 
histoire qui est présente à chaque utilisation. La personne étrangère à la 
famille ne voit que le vase lui-même; la personne de la famille y lit une histoire 
riche de sentiments et d’événements.  
 

14-  Il en va de même pour la messe; on peut la voir de manière superficielle : le lieu, les 
personnes présentes, le déroulement (debout, assis, à genoux; on se déplace, on 
écoute, on chante..); le rituel (autel, cierges, servants, prêtres...). Il faut la voir plus 



7 

 

profondément, remonter jusqu’à l’intention du Christ, se situer dans l’expérience bi-
millénaire de l’Église. Déjà, dans le Nouveau Testament, saint Paul demandait aux 
premiers chrétiens de reconnaître dans le rassemblement eucharistique quelque 
chose de différent de leur vie quotidienne; il dit en effet aux Corinthiens : «N’avez-
vous pas des maisons pour manger et pour boire ? » (I Co 11, 22); lorsqu’ils se 
réunissent pour l’Eucharistie, les fidèles ne prennent pas un repas ordinaire, mais le 
‘repas du Seigneur’, une réalité « qui vient du Seigneur et que je vous ai transmis » (I 
Co 11, 23). Voilà ce que nous sommes appelés à saisir: ce repas vient du Seigneur, 
qui a lui-même demandé de le célébrer : « Faites cela en mémoire de moi » (Lc 22, 

19); fidèle à l’invitation de Jésus, l’Église reprend ces paroles au cœur de chaque 
célébration eucharistique. 
 

15-  En réalité, on ne peut pas comprendre et aimer l’Eucharistie si on n’a pas de lien 
avec le Seigneur; c’est seulement parce qu’on croit en lui et qu’on l’aime qu’on peut 
apprécier le repas qu’il a lui-même institué. De même qu’un grand-père va découvrir 
et aimer Mozart parce que sa petite-fille qu’il aime joue un concerto de ce 
compositeur; de même qu’une grand-mère va devenir une adepte du hockey parce 
que son petit-fils qu’elle aime joue ce sport; ainsi la personne qui aime Jésus va 
découvrir et aimer l’Eucharistie qu’il a instituée. En fait, c’est l’amour qui ouvre la 
porte de la connaissance.  

 
16- Dans le dialogue du début de la prière eucharistique, le 

prêtre dit: « Élevons notre cœur »; l’assemblée répond : 
« Nous le tournons vers le Seigneur ». L’Église nous invite 
à nous tourner vers le Christ, à centrer sur lui notre 
attention, notre amour. Elle veut nous faire revivre, d’une 
certaine manière, l’expérience des apôtres Pierre, Jean et 
Jacques qui montent avec Jésus sur le mont Thabor (Lc 9, 
28-37) : c’est au moment où il prie qu’ils le voient 
transfiguré devant eux; c’est pendant que nous prions à 
la messe que le pain et le vin sont transformés 
(transsubtantiés) pour devenir son Corps et son Sang. 
« Élever nos cœurs » vers Dieu, c’est d’une certaine 
manière prendre en lui un oxygène spirituel, comme le 
nageur qui sort la tête de l’eau pour reprendre son 
souffle et  continuer sa plongée. 

 
17-  Jésus a donné sur l’Eucharistie un enseignement que saint Jean nous a transmis 

dans le Discours sur le pain de vie, dont voici quelques versets (Jn 6, 51-58).  
 

Moi, je suis le pain vivant, qui est descendu du ciel : si quelqu’un mange de ce pain, il 
vivra éternellement. Le pain que je donnerai, c’est ma chair, donnée pour la vie du 
monde. » Les Juifs se querellaient entre eux : « Comment celui-là peut-il nous donner 
sa chair à manger ? » Jésus leur dit alors : « Amen, amen, je vous le dis : si vous ne 



8 

 

mangez pas la chair du Fils de l’homme, et si vous ne 
buvez pas son sang, vous n’avez pas la vie en vous. 
Celui qui mange ma chair et boit mon sang a la vie 
éternelle ; et moi, je le ressusciterai au dernier jour. 
En effet, ma chair est la vraie nourriture, et mon sang 
est la vraie boisson. Celui qui mange ma chair et boit 
mon sang demeure en moi, et moi, je demeure en lui. 
De même que le Père, qui est vivant, m’a envoyé, et 

que moi je vis par le Père, de même celui qui me mange, lui aussi vivra par moi.  Tel 
est le pain qui est descendu du ciel : il n’est pas comme celui que les pères ont 
mangé. Eux, ils sont morts ; celui qui mange ce pain vivra éternellement. »  

 
18-  En somme, l’Eucharistie, c’est le Christ qui se donne en nourriture. De même qu’on 

doit manger pour vivre, de même faut-il recevoir l’Eucharistie pour que la vie de 
Jésus grandisse en nous; sans l’Eucharistie, la vie donnée au baptême dépérit. Par 
l’Eucharistie, le Christ demeure en nous et nous demeurons en lui; par elle, la vie 
dont nous vivrons éternellement se développe en nous.  
 

19- Cet enseignement n’est pas facile à ‘digérer’. Saint Jean rapporte d’ailleurs la 
réaction des auditeurs de Jésus (Jn 6, 66-69) : « À partir de ce moment, beaucoup de 
ses disciples s’en retournèrent et cessèrent de l’accompagner. Alors Jésus dit aux 
Douze : « Voulez-vous partir, vous aussi ? » Simon-Pierre lui répondit : « Seigneur, à 
qui irions-nous ? Tu as les paroles de la vie éternelle. Quant à nous, nous croyons, et 
nous savons que tu es le Saint de Dieu. » Jésus n’accommode pas son enseignement 
pour le rendre acceptable ; au contraire, il le maintient intégralement. Puisque nous 
croyons en lui qui est le ‘Saint de Dieu’, nous croyons sa parole et par conséquent 
son message sur l’Eucharistie. 

 
20-  Applications spirituelles : 
 

a. Relire lentement le passage de l’Évangile de saint Jean ci-dessus : adhérer 
profondément à ce que Jésus y dit, exprimer nos convictions sur l’Eucharistie. 

 

b. Regarder notre relation personnelle au Christ : 

i. Le remercier pour le baptême qui nous a unis à lui; 
ii. Lui exprimer notre amitié par une vie de prière personnelle; 

iii. Alimenter notre désir d’évangélisation : que Jésus soit connu et aimé. 
 

c. Exprimer au Seigneur notre désir de nous ‘élever’ avec lui, de puiser en lui un 
‘oxygène’ spirituel qui nous fait vivre. 

 

 
 



9 

 

III.  L’Eucharistie, don du Christ 
 
« Vous ferez cela en mémoire de moi » (Lc 22, 19; I Co 11, 24). Au cœur de chaque messe, le 
prêtre proclame le récit de l’Institution. En voici le texte : 

  
21-  « Au moment d’être livré et d’entrer librement dans sa Passion, Jésus prit le pain, il 

rendit grâce, il le rompit et le donna à ses disciples en disant : ‘Prenez et mangez-en 
tous : ceci est mon corps livré pour vous’. De même, à la fin du repas, il prit la coupe; 
de nouveau, il rendit grâce, et la donna à ses disciples, en disant : ‘Prenez et buvez-en 
tous, car ceci est le coupe de mon sang, le sang de l’Alliance nouvelle et éternelle, qui 
sera versé pour vous et pour la multitude en rémission des péchés. Vous ferez cela en 
mémoire de moi ». (Prière eucharistique II : basée sur Mt  26, 26-28; Mc 14, 22-25; Lc 
22, 19-20; I Co 11, 23-25). 
  
Le Catéchisme le résume ainsi: « Notre Sauveur, à la dernière Cène, la nuit où il était 
livré, institua le sacrifice eucharistique de son Corps et de son Sang pour perpétuer le 
sacrifice de la Croix au long des siècles » (n. 1323; cf SC 47). 
 

22-  Le repas institué par Jésus n’est pas un repas ordinaire que des copains auraient 
organisé pour se divertir. Jésus institue l’Eucharistie pendant le repas pascal, le repas 
sacré par excellence pour les Hébreux; il le fait la nuit où il fut lui-même livré à mort. 
Connaître ce double contexte est fondamental. 
 

23- Le repas pascal est décrit dans l’Ancien Testament 
(chapitre 12 du livre de l’Exode). Il est réservé aux 
membres du peuple hébreu; les participants y 
portent une tenue spéciale (vêtements de voyage, 
bâton : v. 11); on y prend une nourriture particulière : 
herbes amères, pain azyme (v. 8); on y consomme 
l’agneau pascal (v. 6), dont les membres ne sont pas 
brisés et dont le sang est mis sur le linteau des portes 
(v. 7). Le contexte de ce repas est déterminant : c’est 
la nuit où Dieu libère son peuple de l’esclavage en 
Égypte, en fait son peuple particulier avec lequel il 
établit une alliance, pour le faire entrer dans la Terre promise. 

 
24- Jésus situe son propre repas dans la ligne du repas pascal de son peuple. Conscient 

de ce moment sacré, il envoie ses disciples faire les préparatifs habituels (Lc 22, 7-
13); il respecte le rituel dans son ensemble. Cependant l’agneau pascal n’est pas 
mangé : en effet, c’est lui-même qui est l’Agneau véritable, consommé désormais 
sous les apparences du Pain et du Vin. « Ceci est mon corps… Ceci est mon sang ».  
Ce repas a lieu le Jeudi saint, veille de sa mort ; le lendemain, sur la Croix du 
Vendredi saint, son Corps sera donné, son Sang sera versé pour faire vivre 
l’humanité. 



10 

 

 
25- Ces deux derniers termes (donné, versé) signifient que ce repas est un sacrifice, mot 

qui veut dire ‘don sacré, offrande sacrée’. Le Catéchisme précise cette doctrine : 
 

1365 Parce qu’elle est mémorial de la 
Pâque du Christ, l’Eucharistie est aussi 
un sacrifice. Le caractère sacrificiel de 
l’Eucharistie est manifesté dans les 
paroles mêmes de l’institution : "Ceci 
est mon Corps qui va être donné pour 
vous" et "Cette coupe est la nouvelle 
Alliance en mon Sang, qui va être 
versé pour vous" (Lc 22, 19-20). Dans 
l’Eucharistie le Christ donne ce corps 

même qu’il a livré pour nous sur la 
croix, le sang même qu’il a "répandu 
pour une multitude en rémission des 
péchés" (Mt 26, 28). 

1366 L’Eucharistie est donc un 
sacrifice parce qu’elle représente (rend 
présent) le sacrifice de la croix, parce 
qu’elle en est le mémorial et parce 
qu’elle en applique le fruit : 

 

[Le Christ] notre Dieu et Seigneur, s’offrit lui-même à Dieu le Père une fois pour 
toutes, mourant en intercesseur sur l’autel de la Croix, afin de réaliser 
pour eux (les hommes) une rédemption éternelle. Cependant, comme 
sa mort ne devait pas mettre fin à son sacerdoce (He 7, 24. 27), à la 
dernière Cène, " la nuit où il fut livré " (1 Co 11, 13), il voulait laisser à 
l’Église, son épouse bien-aimée, un sacrifice visible (comme le réclame 
la nature humaine), où serait représenté le sacrifice sanglant qui allait 
s’accomplir une unique fois sur la croix, dont la mémoire se 
perpétuerait jusqu’à la fin des siècles (1 Co 11, 23) et dont la vertu 
salutaire s’appliquerait à la rédemption des péchés que nous 
commettons chaque jour (Cc. Trente : DS 1740). 

1367 Le sacrifice du Christ et le 
sacrifice de l’Eucharistie sont un 
unique sacrifice : " C’est une seule et 
même victime, c’est le même qui offre 
maintenant par le ministère des 
prêtres, qui s’est offert lui-même alors 
sur la Croix. Seule la manière d’offrir 
diffère " (Cc. Trente, sess. 22a, 
Doctrina de ss. Missae sacrificio, c. 2 : 
DS 1743). " Et puisque dans ce divin 
sacrifice qui s’accomplit à la messe, ce 
même Christ, qui s’est offert lui-même 
une fois de manière sanglante sur 
l’autel de la Croix, est contenu et 
immolé de manière non sanglante, ce 

sacrifice est vraiment propitiatoire " 
(ibid.). 

1368 L’Eucharistie est également le 
sacrifice de l’Église. L’Église, qui est le 
Corps du Christ, participe à l’offrande 
de son Chef. Avec Lui, elle est offerte 
elle-même tout entière. Elle s’unit à 
son intercession auprès du Père pour 
tous les hommes. Dans l’Eucharistie, le 
sacrifice du Christ devient aussi le 
sacrifice des membres de son Corps. La 
vie des fidèles, leur louange, leur 
souffrance, leur prière, leur travail, 
sont unis à ceux du Christ et à sa 



11 

 

totale offrande, et acquièrent ainsi 
une valeur nouvelle. Le sacrifice du 
Christ présent sur l’autel donne à 

toutes les générations de chrétiens la 
possibilité d’être unis à son offrande. 

 
Ainsi, la messe nous met en présence du repas du Jeudi saint 
dans lequel Jésus a institué le «mémorial » de la Passion qu’il 
devait vivre le lendemain, Vendredi saint. A la messe, nous 
sommes au Cénacle autour de Jésus et des apôtres; nous 
sommes au Calvaire, avec la Sainte Vierge, saint Jean et sainte 
Marie Madeleine; nous sommes avec les disciples d’Emmaüs 
qui reconnaissent Jésus ‘quand il rompit le pain’.   
 

Par la Résurrection, ce que le Christ fit à la Cène et sur la Croix montre sa vérité et 
devient accessible en tout temps et en tout lieu; de là la joie que nul ne peut nous 
ravir, de là la fête authentique. 
 

26-  Applications spirituelles : 
 

a. Reconnaître en l’Eucharistie un don reçu du Christ en personne et non pas 
une invention de l’Église. 

b. Reconnaître en l’Eucharistie une réalité sacrée, puisqu’elle vient du Christ et 
nous unit à lui, à la Cène, au Calvaire. 

c. Reconnaître dans l’Eucharistie le sacrifice du Christ qui nous est rendu 
présent. 

 

IV. L’Eucharistie, sacrement de l’alliance nouvelle et éternelle 
 

Arrêtons-nous sur les paroles de Jésus : « le sang de l’Alliance nouvelle et éternelle ». 
 

27- Différentes formes d’alliance font partie de notre vie quotidienne. Il y a par exemple 
une alliance ‘matérielle’, lors de l’achat d’un produit ; c’est une entente entre le 
vendeur et le client : on paie tel prix et on acquiert telle marchandise. Il y a aussi 
l’alliance du contrat de travail : l’employeur précise les conditions, les heures, le 
salaire; l’employé s’engage à effectuer le travail pour lequel il est payé. Ces 
‘alliances’ sont limitées à des activités précises.  
 

28- Il y a des alliances plus fondamentales qui touchent les relations interpersonnelles. 
D’abord celles fondées sur le sang : parents, enfants, frères, sœurs, cousins, tout un 
réseau de personnes partagent un même bagage génétique et sont unies par un lien 
que rien ne peut supprimer. Existe aussi l’amitié  qui suppose la bienveillance 
réciproque, le soutien mutuel, le partage gratuit. L’alliance du mariage demande le 
partage total de la vie, la mise en commun des ressources, l’exclusivité, la 

 



12 

 

permanence, l’engagement public; en français, les anneaux de mariage s’appellent 
d’ailleurs ‘alliances’.  

 
29-  Une question se pose : est-il possible d’entrer en alliance avec Dieu ? C’est ce que 

cherchent toutes les religions. L’alliance avec Dieu n’est en réalité possible que si lui-
même fait les premiers pas, prend l’initiative. Notre foi montre que Dieu entre en 
contact avec l’humanité, il fait alliance avec Abraham, puis avec le peuple hébreu. 
Dans le Christ est établie l’alliance nouvelle et définitive: il est le Fils qui prend notre 
condition humaine. Parce qu’il est Dieu fait homme, nous rencontrons réellement 
Dieu en lui.   

 
30-  Comment vivre l’alliance avec Dieu? Différents niveaux existent; certains vivent un 

lien qui ressemble plutôt à un ‘contrat matériel’: ils donnent à Dieu certaines choses 
(temps, argent) et attendent des grâces en retour, 
dans une sorte de ‘marchandage’ donnant-donnant; 
ils pensent ‘acheter’ la vie éternelle. D’autres 
établissent une alliance plus profonde, une relation 
d’amitié, un lien qui s’apparente au mariage;  Dieu 
fait réellement partie de leur vie, il est leur point de 
référence permanent; la relation avec lui est 
gratuite, sans calcul, à l’image de celle de Dieu lui-
même qui se donne et donne sans compter. Une 
telle alliance est enracinée dans les cœurs par le baptême qui fait devenir enfants 
adoptifs de Dieu et, d’une certaine manière, « consanguins » de Jésus, Fils unique de 
Dieu.  

 
31-  Cette alliance toutefois n’enferme pas dans une ‘solitude à deux avec Dieu’. En fait, 

Jésus lui donne une ouverture universelle, lorsqu’il précise que son sang est versé 
« pour vous et pour la multitude ». L’alliance concerne évidemment les Apôtres qui 
sont réunis autour de lui; mais elle ne s’arrête pas à eux : elle vise la multitude des 
êtres humains, de tous les temps et de tous les lieux. L’alliance que Jésus offre 
s’étend constamment, comme la vague qui touche progressivement les rives les plus 
éloignées; la vague lancée par Jésus nous touche ici, aujourd’hui même.  

 
32-  En entrant en alliance avec Jésus, nous entrons en alliance aussi avec ceux qui sont 

alliés à Jésus. La personne qui se marie ne s’unit pas seulement à 
son époux ou à son épouse, mais aussi à ses parents, qui deviennent 
les ‘beaux-parents’, à ses frères et sœurs, qui deviennent les ‘beaux-
frères et belles-sœurs’; quelque chose de semblable se vérifie aussi 
dans l’amitié : les amis de nos amis deviennent les nôtres. En 
entrant en alliance avec Jésus, nous communions à son désir de 
rejoindre la multitude humaine; comme le sien, nos cœurs s’ouvrent 
sur un horizon universel; l’alliance dans le Christ a une dimension 
essentiellement missionnaire. 



13 

 

 
33-  L’Eucharistie nous fait ainsi entrer dans une alliance nouvelle, éternelle, universelle, 

catholique. Depuis Jésus, elle s’est étendue de Jérusalem à Rome, puis chez nous; 
elle s’est étendue du temps des apôtres jusqu’au nôtre, au cours de toute l’histoire 
de l’Église. C’est cette alliance que nous exprimons et que nous fortifions en chaque 
Eucharistie. 

 
34-  Applications spirituelles : 
 

a. Identifier les différentes alliances que nous vivons 
quotidiennement : celles partielles, liées à des biens (vendeur-
client), au travail (patron-employé); celles plus globales où le 
cœur est davantage concerné : alliances des époux, de la 
famille, des amis. Regarder comment nous les vivons : 
honnêteté, fidélité, générosité… 

b. Renouveler à chaque messe notre alliance personnelle avec le Christ. 
c. Renouveler à chaque messe l’alliance conjugale : le Seigneur unit les cœurs 

des époux. 
d. Participer à la messe en famille : source d’unité, d’amour, de pardon. 
e. Prendre conscience que la messe implique une alliance en expansion 

continuelle, à différents niveaux : 

 
i. La communauté paroissiale regroupe des personnes de tout âge, de 

tout niveau social. Même si elles ne sont pas physiquement 
présentes, les personnes malades s’y associent également. 
 

ii. Le diocèse : la paroisse ne reste pas fermée sur 
elle-même; elle fait partie d’une famille plus 
vaste qu’on appelle le diocèse : en mentionnant 
l’Évêque à chaque messe, nous exprimons notre 
lien à sa personne ainsi qu’à tous ceux qui lui 
sont unis. Participer à des célébrations 
diocésaines permet d’expérimenter 
concrètement l’alliance avec les fidèles des 
différentes paroisses du diocèse. 

 
iii. Nous nous ouvrons aussi à l’Église universelle : par la mention du 

Pape, nous exprimons notre conscience d’être unis à lui et aux gens 
de tous pays et de toutes langues qui partagent la même foi. C’est 
une expérience extraordinaire de participer à une messe avec le Pape, 
à Rome par exemple, ou comme l’an dernier à Philadelphie pour la 
rencontre des familles; nous y goûtons concrètement la ‘catholicité’. 

 



14 

 

iv. Nous sommes aussi en alliance avec ceux qui nous ont précédés. Nous 
sommes en communion avec tous les saints et les saintes qui sont 
définitivement en présence de Dieu : la Sainte Vierge, les Apôtres, les 
saints de tous les temps, nos ancêtres qui ont vécu saintement, qui 
intercèdent pour nous et nous attendent. Nous sommes unis aussi à 
chaque messe aux fidèles défunts qui se purifient au purgatoire. 

 

v. Nous portons finalement dans la prière les personnes qui ne sont pas 
actuellement en alliance avec Dieu, afin qu’il touche leurs cœurs et 
les amène à  lui. 

 

f. Nous entrons ainsi dans l’esprit du Christ, qui se donne pour ‘nous’ (les 
personnes rassemblées) et pour la ‘multitude’ qui n’est pas encore complète. 

 

V.  Rémission des péchés 
 

35- Le sang du Christ est versé pour la rémission des péchés. Nous n’aimons pas trop 
aujourd’hui regarder le péché, mais il existe quand même : en effet 
l’être humain accomplit volontairement le mal, dans des actions plus 
ou moins graves, qui affectent son existence. Sans le Christ, il ne peut 
pas échapper à sa fascination, à son emprise; le mal s’infiltre partout, 
contamine l’humanité, la détruit. Le fait que Jésus verse son sang pour 
la rémission des péchés montre l’investissement total que Dieu fait 
pour nous arracher à cette emprise; le sang que Jésus verse sur la 
Croix montre le sérieux du péché : par nos propres forces, nous 
sommes incapables de nous en libérer; nous avons besoin d’un 
Sauveur, Jésus dont le nom signifie en fait ‘Dieu sauve’.    

 

36- L’Eucharistie constitue un excellent antidote pour réduire sinon anéantir la diffusion 
du mal en nous et dans le monde. En effet, en nous proposant la Parole de Dieu, elle 
nous montre le chemin à suivre; dans la communion, elle nous transmet la force du 
Christ qui infuse en nous son sang pur de tout mal; dans la communauté des fidèles, 
elle montre que la transformation des cœurs est possible. Le Catéchisme dit en ce 
sens :  

 
1394 Comme la nourriture corporelle sert 
à restaurer la perte des forces, 
l’Eucharistie fortifie la charité qui, dans la 
vie quotidienne, tend à s’affaiblir ; et cette 
charité vivifiée efface les péchés véniels 
(cf. Cc. Trente : DS 1638). En se donnant à 
nous, le Christ ravive notre amour et nous 
rend capables de rompre les 
attachements désordonnés aux créatures 
et de nous enraciner en Lui. 

 
1395 Par la même charité qu’elle allume 
en nous, l’Eucharistie nous préserve des 
péchés mortels futurs. Plus nous 
participons à la vie du Christ et plus nous 
progressons dans son amitié, plus il nous 
est difficile de rompre avec Lui par le 
péché mortel. L’Eucharistie n’est pas 
ordonnée au pardon des péchés mortels. 
Ceci est propre au sacrement de la 



15 

 

Réconciliation. Le propre de l’Eucharistie 
est d’être le sacrement de ceux qui sont 

dans la pleine communion de l’Église. 

 
 

De même qu’après l’épisode de la Transfiguration, les Apôtre sont descendus de la montagne 

et sont revenus dans la plaine pour y vivre à la manière de Jésus, de même les fidèles, après la 
rencontre avec le Christ dans l’Eucharistie, retournent à leur vie quotidienne. C’est là qu’ils 
vivent de l’amour qu’ils ont contemplé et reçu; c’est ainsi qu’ils deviennent ‘sel de la terre et 
lumière du monde’ (Mt 5, 13-14). L’Eucharistie constitue une véritable école d’amour : en 
voyant le Christ se donner, les fidèles apprennent jour après jour à devenir comme lui; il les 
accompagne dans cette  mission.  

 

VI. Dans l’Eucharistie, le Christ est présent de plusieurs manières 
 

Avec les yeux de la foi, nous pouvons reconnaître que le Seigneur vient nous rencontrer de 

plusieurs manières dans l’Eucharistie. 
 

37- Il est présent dans les personnes qui sont rassemblées, 
comme lui-même l’a dit : « Là où deux ou trois sont 
rassemblés en mon nom, je suis là, au milieu d’eux » (Mt 18, 
20 (Catéchisme n. 1088). Il est présent dans la Parole qui est 
proclamée : « C’est Lui qui parle tandis qu’on lit dans l’Église 
les Saintes Écritures »  (Catéchisme n. 1088). Il est présent 
dans le prêtre : c’est lui-même qui s’offre maintenant par 
leur ministère (ibid).  
 

38-  Il est présent au plus haut degré « sous les espèces eucharistiques » (ibid) qui sont 
devenues son Corps et son Sang. Le Catéchisme précise (n. 1374) :  

 
« Le mode de présence du Christ sous les espèces eucharistiques est unique. Il 
élève l’Eucharistie au-dessus de tous les sacrements et en fait " comme la 
perfection de la vie spirituelle et la fin à laquelle tendent tous les sacrements " (S. 
Thomas d’A., s. th. 3, 73, 3). Dans le très saint sacrement de l’Eucharistie sont 
" contenus vraiment, réellement et substantiellement le Corps et le Sang 
conjointement avec l’âme et la divinité de notre Seigneur Jésus-Christ, et, par 
conséquent, le Christ tout entier " (Cc Trente : DS 1651). " Cette présence, on la 
nomme ‘réelle’, non à titre exclusif, comme si les autres présences n’étaient pas 
‘réelles’, mais par excellence parce qu’elle est substantielle, et que par elle le 
Christ, Dieu et homme, se rend présent tout entier " (MF 39) » 

 
39-  Pour comprendre ces différentes formes de présence, je propose une comparaison. 

Une personne peut nous être présente à différents degrés : quand elle nous envoie 
une lettre ou un courriel,  elle nous transmet une idée, un projet, un sentiment; si 



16 

 

elle nous parle au téléphone, elle nous est plus présente : en effet, sa voix touche 
notre cœur; avec skype, nous avons non seulement son idée et sa voix, mais aussi 
son image; finalement, lorsqu’elle est physiquement présente, la communication est 
plus totale. Il en va de même pour le Seigneur : il est présent dans l’assemblée, dans 
sa parole, dans son ministre et au plus haut point sous les espèces eucharistiques. 
 

VII. Eucharistie et sacerdoce 

 

On ne peut parler de l’Eucharistie sans parler du sacerdoce; le prêtre est en effet celui qui a 

la responsabilité de rendre le Christ présent dans l’Eucharistie, d’y associer les fidèles qui lui   
unissent leur propre vie.  

 
 
40- Dans la lettre qu’il adressait aux prêtres le Jeudi saint 2004, saint Jean-Paul II écrivait 

ceci : 

«Il n'existe pas d'Eucharistie sans Sacerdoce, de même qu'il n'existe pas 
de Sacerdoce sans Eucharistie» (Jean-Paul II, Ma vocation, don et 
mystère, Paris 1996, p.91). 

Le ministère ordonné ... confère au prêtre la possibilité d'agir in persona 
Christi et il culmine au moment où le prêtre consacre le pain et le vin, 
refaisant les gestes et redisant les paroles de Jésus lors de la dernière 
Cène. 

Face à cette réalité extraordinaire, nous demeurons étonnés et éblouis: comme est 
grande l'humilité d'un Dieu qui se penche vers l'homme et qui a voulu ainsi se lier à 
lui! Si nous sommes saisis d'émotion devant la Crèche en contemplant l'incarnation 
du Verbe, que pouvons-nous éprouver devant l'autel où, par les pauvres mains du 
prêtre, le Christ rend présent dans le temps son Sacrifice ? Il ne nous reste qu'à nous 
agenouiller et à adorer en silence ce grand mystère de la foi.  

«Mysterium fidei», proclame le prêtre après la consécration. Le Mystère de la foi est 
l'Eucharistie, mais, de la même manière, le mystère de la foi est aussi le Sacerdoce 
lui-même (cf. Ma vocation, don et mystère, p.92). Ce même mystère de sanctification 
et d'amour, œuvre de l'Esprit Saint, par lequel le pain et le vin deviennent le Corps et 
le Sang du Christ, agit dans la personne du ministre au moment de l'Ordination 
sacerdotale. Il existe donc une réciprocité spécifique entre l'Eucharistie et le 
Sacerdoce, réciprocité qui remonte au Cénacle: il s'agit de deux sacrements nés 
ensemble, dont le sort est indissolublement lié jusqu'à la fin du monde. 



17 

 

41-  Dans sa lettre Dominicae Cenae, le 24 février 1980, le même saint Jean-Paul II  invite 
les prêtres à prendre conscience de leur haute mission et responsabilité : amener les 
fidèles à Dieu, les introduire dans son intimité.  

   
« Le prêtre offre le Saint Sacrifice "in persona Christi", ce qui veut dire davantage 
que "au nom" ou "à la place" du Christ. "In persona" : c'est-à-dire dans 
l'identification spécifique, sacramentelle, au "grand prêtre de l'Alliance éternelle", 
qui est l'auteur et le sujet principal de son propre sacrifice, dans lequel il ne peut 
vraiment être remplacé par personne…La prise de conscience de cette réalité jette 
une certaine lumière sur le caractère et sur la signification du prêtre célébrant 
qui, en accomplissant le Saint Sacrifice et en agissant " in persona Christi ", est 
introduit et inséré, de manière sacramentelle (et en même temps ineffable), au 
cœur même de ce "Sacrum" dans lequel, à son tour, il associe spirituellement tous 
ceux qui participent à l'assemblée eucharistique ». (n. 8) 
 
Ces paroles sont remarquables. En effet, le prêtre doit lui-même être inséré 
profondément dans le mystère de Dieu afin de pouvoir y associer ses frères et 
ses sœurs; par son ministère, en particulier par l’Eucharistie, il étend en quelque 
sorte cette vague dont je parlais plus haut, qui rejoint les personnes ici et 
maintenant et les fait rencontrer le Christ;  rendant présent le Sacrifice du Christ, 
il introduit les fidèles dans ce qu’il y a de plus sacré, le don que le Christ fait de 
lui-même pour la gloire de Dieu et le salut du monde. Il n’est pas là pour lui-
même, mais pour eux, servant de pont en quelque sorte, facilitant le passage 
entre Dieu et l’humanité. Il imite l’apôtre saint André qui, après avoir rencontré 
le Christ, lui amène son frère Pierre (Jn 1, 40-42). 
 

42-  Consciente de la grandeur du mystère, l’Église invite les fidèles à participer 
activement à la célébration eucharistique (SC 
48) : Aussi l’Église se soucie-t-elle d’obtenir 
que les fidèles n’assistent pas à ce mystère de 
la foi comme des spectateurs étrangers et 
muets, mais que, le comprenant bien dans ses 
rites et ses prières, ils participent de façon 
consciente, pieuse et active à l’action sacrée, 
soient formés par la Parole de Dieu, se 
restaurent à la table du Corps du Seigneur, 
rendent grâces à Dieu ; qu’offrant la victime 
sans tache, non seulement par les mains du 
prêtre, mais aussi en union avec lui, ils 
apprennent à s’offrir eux-mêmes et, de jour en jour, soient consommés, par la 
médiation du Christ, dans l’unité avec Dieu et entre eux pour que, finalement, Dieu 
soit tout en tous.  
 



18 

 

Dans mon infofax n. 43, le 10 janvier 2016, j’ai offert quelques pistes de préparation 
spirituelle pour vivre la messe de façon plus consciente et plus fructueuse. 
 
 
 
 

43- Applications spirituelles : 
 

a. Reconnaître en l’Eucharistie cet antidote spirituel qui fait reculer le mal en 
nous et dans le monde. 

b. Identifier et apprécier les différentes formes de présence du Christ dans 
l’Eucharistie. 

c. Adorer la présence ‘réelle et substantielle’ sous les espèces eucharistiques. 
d. Apprécier la mission unique, irremplaçable et indispensable du prêtre. 
e. Prier pour que les prêtres soient fidèles à leur vocation et accomplissent leur 

ministère avec conviction et joie. 
f. Prier pour les vocations au sacerdoce : afin que ceux qui sont appelés 

découvrent la grandeur du sacerdoce et répondent avec enthousiasme. 

 
 

Laissons-nous toucher par un texte de saint Justin (mort martyr en 165) qui décrit la 

célébration eucharistique de son époque; nous y retrouvons la nôtre. 

 

Le jour qu’on appelle 
jour du soleil, a lieu le 
rassemblement en un 
même endroit de tous 
ceux qui habitent la 
ville ou la campagne. 

On lit les mémoires des 
Apôtres et les écrits des Prophètes, autant 
que le temps le permet.  

Quand le lecteur a fini, celui qui préside 
prend la parole pour inciter et exhorter à 
l’imitation de ces belles choses.  

Ensuite, nous nous levons tous ensemble et 
nous faisons des prières] pour nous-mêmes 
... et pour tous les autres, où qu’ils soient, 
afin que nous soyons trouvés justes par 
notre vie et nos actions et fidèles aux 

commandements, pour obtenir ainsi le 
salut éternel.  

Quand les prières sont terminées, nous 
nous donnons un baiser les uns aux autres.  

Ensuite, on apporte à celui qui préside les 
frères du pain et une coupe d’eau et de vin 
mélangés. 

Il les prend et fait monter louange et gloire 
vers le Père de l’univers, par le nom du Fils 
et du Saint-Esprit et il rend grâce (en grec : 
eucharistian) longuement de ce que nous 
avons été jugés dignes de ces dons.  

Quand il a terminé les prières et les actions 
de grâce, tout le peuple présent pousse une 
acclamation en disant : Amen. 



19 

 

Lorsque celui qui préside a fait l’action de 
grâce et que le peuple a répondu,  ceux que 
chez nous on appelle diacres distribuent à 
tous ceux qui sont présents du pain, du vin 

et de l’eau " eucharistiés " et ils en 
apportent aux absents (S. Justin, apol. 1, 65 
[Catéchisme n. 1345). 

Au terme de cette lettre, je désire remercier toutes les personnes 

qui s’impliquent pour que nos liturgies eucharistiques soient 
célébrées dignement. En premier lieu, les prêtres qui président nos 
rassemblements au nom du Christ, Tête et Époux de son Église; 
puis les diacres, qui les accompagnent dans leur ministère. Je 
remercie également les équipes de liturgie, les lecteurs et lectrices 
de la Parole, les responsables de la musique (instruments, chants), 
les servants et servantes, les ministres de la communion, les 
préposés à l’accueil et à l’entretien et à la cueillette des offrandes, 
les membres de conseils paroissiaux de pastorale ainsi que des affaires économiques, les 
parents, les catéchètes scolaires et paroissiaux qui accompagnent les jeunes dans leur 
découverte et leur expérience de l’Eucharistie : chacun apporte une contribution unique et 
irremplaçable.  
 

Puissent ces quelques réflexions sur l’Eucharistie aider les fidèles du diocèse de Timmins à  

prendre conscience ce grand trésor que le Seigneur nous a laissé en partage et à le placer avec 
conviction au centre de leur existence personnelle, familiale et communautaire.  

De même que le pain et le vin sont transformés pour devenir le Corps et le Sang du Christ, 

puisse chaque fidèle se laisse transformer de jour en jour par le Seigneur pour devenir un 
membre plus vivant de son Corps, de sorte que notre Église diocésaine sera plus visible et 
dynamique, lieu de miséricorde, comblant la faim et la soif d’infini présents en tout être 
humain.  

       Serge Poitras 
   Évêque de Timmins 
Jeudi saint, 24 mars 2016                              
 
 

 

 

 

 

 

 

 
 


