
 

Lettre pastorale 
 

 « Être une Église catholique plus visible et dynamique, lieu de miséricorde » 

 

Priorité pastorale 2015-2016 

 

 
Le bon Samaritain (Jean Restoud, 1692-1768) 

 

Monseigneur Serge Poitras 

Évêque de Timmins 



2 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

 

epuis plusieurs années, après avoir réfléchi sur les besoins du diocèse, le Conseil diocésain de 

pastorale propose à l’Évêque une priorité, un thème, qui oriente et unifie les activités 

pastorales pour les prochains mois. C’est ainsi qu’en 2013-2014, nous avons cherché à nous 

mettre « En chemin avec Jésus », en nous inspirant de sa rencontre avec les disciples d’Emmaüs; 

l’an dernier (2014-2015), avec le thème  « Devenir une Église catholique plus visible et 

dynamique », nous avons regardé l’Église que Jésus a fondée comme son Corps visible dans le 

monde : chaque personne baptisée y est appelée à prendre au sérieux sa foi, à se changer elle-

même, comme le suggérait Mère Teresa; nous avons pris davantage conscience des œuvres que 

les fidèles ont faites au nom de leur foi et qui ont changé le monde.  

 

ans ce contexte, j’ai débuté en octobre dernier la visite pastorale du Diocèse. C’est une 

excellente opportunité pour saisir comment notre Église est toujours visible et dynamique 

dans notre milieu. On découvre ainsi que de nombreuses personnes sont engagées au service de 

la foi : la foi annoncée, la foi célébrée, la foi vécue. On s’occupe des jeunes, des pauvres, des 

malades, des personnes âgées. De leur côté, les jeunes de nos écoles catholiques sont aussi 

impliqués : je pense ici au bénévolat que plusieurs effectuent dans le cadre de leur formation 

générale ou encore lors de la préparation à la confirmation; ils prennent conscience des 

problèmes ou des misères que vivent les gens, ici ou ailleurs; ils apprennent à donner d’eux-

mêmes, par exemple avec le projet d’aide en Jamaïque que des élèves du secondaire réalisent.  

 

ette année (2015-2016), le Conseil diocésain de pastorale veut prolonger l’élan de l’an dernier. 

 Il désire cependant le faire en tenant compte de deux événements marquants : le premier est 

l’Année sainte de la Miséricorde, promulguée par le Pape et qui commencera en décembre 

prochain; le second est la célébration du centenaire de notre diocèse qui débutera le 7 janvier 

2016. La priorité pastorale se formule donc ainsi : « Être une Église catholique plus visible et 

dynamique, lieu de miséricorde ».  

 

ar la présente Lettre, je désire offrir quelques éléments de réflexion pour sa mise en 

application. 

 

I- La miséricorde 

 

Le mot ‘miséricorde’ provient de deux termes latins : ‘miseria’ (malheur, adversité) et ‘cor’ 

(cœur) : on peut la définir comme un ‘cœur qui se penche sur la misère, les difficultés’ des 

autres, un ‘cœur qui est sensible aux malheurs’ des autres.  

 

Pour annoncer l’Année sainte de la Miséricorde, notre Saint-Père le Pape François a publié le 11 

avril 2015 la Bulle Vultus Misericordiae (le Visage de la Miséricorde), dans laquelle nous 

trouvons un précieux enseignement; je vais m’y référer. Le Pape lui-même renvoie aussi à 

l’Encyclique Dives in misericordia de saint Jean-Paul II (30 novembre 1980). 

 

 

1- Notre Dieu s’est fait connaître comme miséricordieux. C’est ainsi qu’il se présente lors 

de sa première rencontre avec Moïse (Ex. 3, 7- 10) :  

 

D 

D 

C 

P 



3 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

« J’ai  vu, oui, j’ai vu la misère de mon peuple qui est en Égypte, et j’ai entendu ses cris 

sous les coups des surveillants. Oui, je connais ses souffrances. Je suis descendu pour 

le délivrer de la main des Égyptiens et le faire monter de ce pays vers un beau et vaste 

pays, vers un pays, ruisselant de lait et de miel … Maintenant, le cri des fils d’Israël est 

parvenu jusqu’à moi, et j’ai vu l’oppression que leur font subir les Égyptiens. 

Maintenant donc, va ! Je t’envoie chez Pharaon : tu feras sortir d’Égypte mon peuple, 

les fils d’Israël. »  

 

Notre Dieu n’est pas un être lointain, assis sur son trône, isolé dans un bonheur égoïste; 

au contraire, il voit la misère, il entend les cris, il connaît les souffrances, il descend 

pour sauver. Il est réellement Amour (I Jn 4, 8) : profondément attaché à son peuple, il 

s’intéresse à sa situation concrète, il voit sa misère et met tout en œuvre pour l’en 

délivrer. Moïse devient son instrument à cet effet. 

 

Le prophète Osée décrit ainsi cet amour : « Mon cœur se retourne contre moi; en même 

temps, mes entrailles frémissent… Je suis Dieu et non pas homme; au milieu de vous, je 

suis le Dieu saint, et je ne viens pas pour exterminer » (11, 8-9). Comme des parents 

qui sont touchés aux entrailles par les souffrances de leurs enfants, Dieu se laisse 

toucher par les misères de son peuple et veut qu’il vive ! 

 

2- La miséricorde de Dieu s’exprime dans le pardon des péchés. Ainsi, lorsque le peuple a 

adoré un veau d’or au lieu du Dieu véritable, le Seigneur pardonne. Il se décrit ainsi à 

Moïse: « Le Seigneur, Dieu tendre et miséricordieux, lent à la colère, plein d’amour et 

de vérité, qui garde sa fidélité jusqu’à la millième génération, supporte faute et 

transgression et péché, mais ne laisse rien passer, car il punit les fautes des pères sur 

les fils et les petits-fils jusqu’à la troisième génération » (Ex 34, 6-7). Dieu agit comme 

le font les parents : ceux-ci désapprouvent la mauvaise conduite de leurs enfants, qui a 

des conséquences négatives chez eux et les autres; mais ils leur conservent leur amour 

et espèrent leur amélioration. Dieu rejette le péché qui détruit l’humanité, mais il 

conserve son amour à ses enfants: il distingue en effet l’action et la personne, l’action 

qu’il déteste et la personne qu’il aime.  

 

3- Dieu invite l’humanité à entrer dans son attitude de miséricorde. Par le prophète Amos, 

il dénonce l’égoïsme matérialiste, l’indifférence des riches: « Couchés sur des lits 

d’ivoire, vautrés sur leurs divans, ils mangent les agneaux du troupeau, les veaux les 

plus tendres de l’étable; ils improvisent au son de la harpe, ils inventent comme David, 

des instruments de musique; ils boivent le vin à même les amphores, ils se frottent avec 

des parfums de luxe, mais ils ne se tourmentent guère du désastre d’Israël » (Amos 6, 

4-6). Reproche toujours actuel : nous pouvons encore vivre dans un monde fermé, dans 

notre bulle de confort, être centrés sur nos propres plaisirs et insouciants de la misère 

des autres.  C’est un danger qui guette les individus comme les groupes et même les 

pays !  

 

4- Dieu dénonce aussi les pasteurs insensibles aux malheurs de leurs brebis. « Vous n’avez 

pas rendu des forces à la brebis chétive, soigné celle qui était malade, pansé celle qui 

était blessée. Vous n’avez pas ramené la brebis égarée, vous n’avez pas cherché celle 



4 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

qui était perdue. Vous les avez gouvernées avec violence et dureté. Elles se sont 

dispersées, faute de berger, pour devenir la proie de toutes les bêtes sauvages… 

Personne ne les cherche, personne ne part à leur recherche » (Ex 34, 4-6). 

 

5- Le Seigneur montre le vrai chemin qu’il faut emprunter pour lui ressembler. « Le jeûne 

qui me plaît, n’est-ce pas ceci : faire tomber les chaînes injustes, délier les attaches du 

joug, rendre la liberté aux opprimés, briser tous les jougs ? N’est-ce pas partager ton 

pain avec celui qui a faim, accueillir chez toi les pauvres sans abri, couvrir celui que tu 

verras sans vêtement, ne pas te dérober à ton semblable ? Alors ta lumière jaillira 

comme l’aurore, et tes forces reviendront vite. Devant toi marchera ta justice, et la 

gloire du Seigneur fermera la marche. Alors, si tu appelles, le Seigneur répondra ; si tu 

cries, il dira : « Me voici. » Si tu fais disparaître de chez toi le joug, le geste 

accusateur, la parole malfaisante, si tu donnes à celui qui a faim ce que toi, tu désires, 

et si tu combles les désirs du malheureux, ta lumière se lèvera dans les ténèbres et ton 

obscurité sera lumière de midi.  Le Seigneur sera toujours ton guide. En plein désert, il 

comblera tes désirs et te rendra vigueur. Tu seras comme un jardin bien irrigué, 

comme une source où les eaux ne manquent jamais» (Is 58, 6-11). 

 

6- Applications spirituelles : 

 

a. Se laisser imprégner du visage miséricordieux de notre Dieu. Relire et  méditer les 

quelques extraits de la Parole de Dieu cités dans les paragraphes précédents. 

b. Prier le psaume 102 (103) : un chant à Dieu miséricordieux ! 

 

Bénis le Seigneur, ô mon âme, bénis son nom très saint, tout mon être ! 

Bénis le Seigneur, ô mon âme, n’oublie aucun de ses bienfaits ! 

Car il pardonne toutes tes offenses et te guérit de toute maladie ; 

il réclame ta vie à la tombe et te couronne d'amour et de tendresse ; 

il comble de biens tes vieux jours : tu renouvelles, comme l'aigle, ta jeunesse. 

Le Seigneur fait œuvre de justice, il défend le droit des opprimés. 

Il révèle ses desseins à Moïse, aux enfants d'Israël ses hauts faits. 

Le Seigneur est tendresse et pitié, lent à la colère et plein d'amour ; 

il n'est pas pour toujours en procès, ne maintient pas sans fin ses reproches ; 

il n'agit pas envers nous selon nos fautes, ne nous rend pas selon nos offenses. 

Comme le ciel domine la terre, fort est son amour pour qui le craint ; 

aussi loin qu'est l'orient de l'occident, il met loin de nous nos péchés ; 

comme la tendresse du père pour ses fils, 

la tendresse du Seigneur pour qui le craint ! 

Il sait de quoi nous sommes pétris, il se souvient que nous sommes poussière. 

L'homme ! ses jours sont comme l'herbe ; comme la fleur des champs, il fleurit : 

dès que souffle le vent, il n'est plus, même la place où il était l'ignore. 

Mais l'amour du Seigneur, sur ceux qui le craignent, est de toujours à toujours, 

et sa justice pour les enfants de leurs enfants, 

pour ceux qui gardent son alliance et se souviennent d'accomplir ses volontés. 

Le Seigneur a son trône dans les cieux : sa royauté s'étend sur l'univers. 

Messagers du Seigneur, bénissez-le, 



5 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

invincibles porteurs de ses ordres,  attentifs au son de sa parole ! 

Bénissez-le, armées du Seigneur, serviteurs qui exécutez ses désirs ! 

Toutes les œuvres du Seigneur, bénissez-le, sur toute l'étendue de son empire ! 

Bénis le Seigneur, ô mon âme ! 

 

c. Prier le psaume 50 : « Pitié pour moi, mon Dieu dans ton amour; selon ta grande 

miséricorde, efface mon péché ». 

d. Remercier le Seigneur pour sa miséricorde envers moi. 

e. Lire et méditer la Bulle Vultus Misericordiae du Pape François. 

f. Lire et méditer l’Encyclique Dives in misericordia de saint Jean-Paul II. 

g. On peut se demander si nous sommes entrés dans l’attitude de miséricorde de Dieu? 

Sommes-nous enfermés dans notre bulle de confort ? Sommes-nous sensibles aux 

misères des autres ? 

 

 

RÉFLEXIONS PERSONNELLES 
 

                                     

 

 
 

 

 

 
 

 
 

« Le coeur a besoin de nourriture spirituelle pour pouvoir vivre et cheminer. Et dans ce cheminement, il a aussi 
besoin d'une lumière guidante lui faisant découvrir les obstacles de la voie.  » 



6 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

 

II- Jésus, visage de la miséricorde de Dieu 

 

ans la Bulle Vultus Misericordiae (VM), le Pape François présente Jésus comme le visage de 

la miséricorde de Dieu. « Jésus-Christ est le visage de la miséricorde du Père. Le mystère de 

la foi chrétienne est là tout entier… A travers ses paroles, ses gestes et toute sa personne, Jésus 

de Nazareth révèle la miséricorde de Dieu » (VM 1). Cela n’a rien d’étonnant, puisque le nom 

de Jésus lui-même signifie en effet : « Yahvé sauve ». Prenons le temps de contempler son 

visage. 

 

7- Jésus est venu « porter la Bonne Nouvelle aux pauvres, annoncer aux captifs leur 

libération, aux aveugles qu’ils retrouveront la vue, remettre en liberté les opprimés » 

(Lc 4, 18). Les exemples de sa miséricorde abondent dans l’Évangile: « Il guérit 

beaucoup de gens de leurs maladies, de leurs infirmités et des esprits mauvais dont ils 

étaient affligés, et à beaucoup d’aveugles, il accorda de voir » (Lc 7, 21); le chapitre 15 

de saint Luc révèle un Dieu plein de miséricorde, qui part à la recherche de la brebis 

perdue, de la drachme perdue, qui accueille le fils prodigue. Nous pouvons donc aller à 

Jésus, lui présenter nos fardeaux : « Venez à moi, vous tous qui peinez sous le poids du 

fardeau, et moi, je vous procurerai le repos » (Mt 11, 28).  

 

8- Le Pape scrute les attitudes et les actions de Jésus : « Face à la multitude qui le suivait, 

Jésus, voyant qu’ils étaient fatigués et épuisés, égarés et sans berger, éprouva au plus 

profond de son cœur, une grande compassion pour eux (cf. Mt 9, 36). En raison de cet 

amour de compassion, il guérit les malades qu’on lui présentait (cf. Mt 14, 14), et il 

rassasia une grande foule avec peu de pains et de poissons (cf. Mt 15, 37). Ce qui 

animait Jésus en toute circonstance n’était rien d’autre que la miséricorde avec 

laquelle il lisait dans le cœur de ses interlocuteurs et répondait à leurs besoins les plus 

profonds. Lorsqu’il rencontra la veuve de Naïm qui emmenait son fils unique au 

tombeau, il éprouva une profonde compassion pour la douleur immense de cette mère 

en pleurs, et il lui redonna son fils, le ressuscitant de la mort (cf. Lc 7, 15). Après avoir 

libéré le possédé de Gerasa, il lui donna cette mission : ‘ Annonce tout ce que le 

Seigneur a fait pour toi dans sa miséricorde’ (Mc 5, 19).  

 

L’appel de Matthieu est lui aussi inscrit sur l’horizon de la miséricorde. Passant devant 

le comptoir des impôts, Jésus regarda Matthieu dans les yeux. C’était un regard riche 

de miséricorde qui pardonnait les péchés de cet homme, et surmontant les résistances 

des autres disciples, il le choisit, lui, le pécheur et le publicain, pour devenir l’un des 

Douze. Commentant cette scène de l’Évangile, saint Bède le Vénérable a écrit que 

Jésus regarda Matthieu avec un amour miséricordieux, et le choisit : ‘miserando atque 

eligendo’. Cette expression m’a toujours fait impression au point d’en faire ma devise » 

(VM 8). 

 

9- Par le pardon, Jésus libère de la grande misère du péché (Mt 9, 1-7) : il montre qu’il a 

ce pouvoir en guérissant le paralytique. C’est l’Église qui, aujourd’hui en son nom, par 

le ministère des prêtres, exerce ce ministère du pardon, de la miséricorde.  

 

D 



7 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

10-  Jésus nous invite à « être miséricordieux comme le Père est miséricordieux »  (Lc 6, 

36), d’autant plus que nous serons jugés sur nos actes de miséricorde (Mt 25, 31-46). 

« Heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde » (Mt 5, 7). Saint Jean  

prolonge cette invitation : « Celui qui a de quoi vivre en ce monde, s’il voit son frère 

dans le besoin sans faire preuve de compassion, comment l’amour de Dieu pourrait-il 

demeurer en lui ? » (I Jn 3, 17). Le Pape résume ainsi: la miséricorde de Dieu est le 

‘cœur battant de l’Évangile’ (VM 12).  

 

11-  Pour approfondir le message de Jésus, je vous invite à méditer un passage lumineux de 

l’Évangile, la parabole du Bon Samaritain (saint Luc 10, 25-37). Je rappelle d’abord 

le contexte dans lequel elle a été prononcée. 

 

Voici qu’un docteur de la Loi se leva et mit Jésus à l’épreuve en disant : « Maître, que 

dois-je faire pour avoir en héritage la vie éternelle ? » Jésus lui demanda : « Dans la 

Loi, qu’y a-t-il d’écrit ? Et comment lis-tu ? » L’autre répondit : « Tu aimeras le 

Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme, de toute ta force et de toute ton 

intelligence, et ton prochain comme toi-même. » Jésus lui dit : « Tu as répondu 

correctement. Fais ainsi et tu vivras. » Mais lui, voulant se justifier, dit à Jésus : « Et 

qui est mon prochain ? »  

 

Jésus reprit la parole : « Un homme descendait de Jérusalem à Jéricho, et il tomba sur 

des bandits ; ceux-ci, après l’avoir dépouillé et roué de coups, s’en allèrent, le laissant 

à moitié mort. Par hasard, un prêtre descendait par ce chemin ; il le vit et passa de 

l’autre côté.  De même un lévite arriva à cet endroit ; il le vit et passa de l’autre côté. 

Mais un Samaritain, qui était en route, arriva près de lui ; il le vit et fut saisi de 

compassion. Il s’approcha, et pansa ses blessures en y versant de l’huile et du vin ; 

puis il le chargea sur sa propre monture, le conduisit dans une auberge et prit soin de 

lui.  Le lendemain, il sortit deux pièces d’argent, et les donna à l’aubergiste, en lui 

disant : “Prends soin de lui ; tout ce que tu auras dépensé en plus, je te le rendrai 

quand je repasserai.”  

 

Lequel des trois, à ton avis, a été le prochain de l’homme tombé aux mains des 

bandits ? » Le docteur de la Loi répondit : « Celui qui a fait preuve de pitié envers 

lui. » Jésus lui dit : « Va, et toi aussi, fais de même. » 

 

12-  Le contexte qui précède la parabole est bien révélateur. Le légiste pose en effet une 

question essentielle: « Que dois-je faire pour avoir en héritage la vie éternelle ? » C’est 

là la question la plus sérieuse : y a-t-il une vie éternelle, ou notre existence finit-elle 

avec la mort ? Si Dieu existe et qu’il nous offre de partager sa vie et son bonheur 

éternels, notre vie présente acquiert encore plus de valeur; en effet la foi en la vie 

éternelle ne nous déconnecte pas de notre vie actuelle, elle nous en montre toute la 

valeur; ce que nous vivons sur cette terre a des répercussions sur l’éternité; notre vie 

actuelle est en fait une préparation à la vie éternelle. Pour comprendre cela, l’image la 

plus parlante est celle de la femme enceinte : elle porte en elle un enfant qui naîtra un 

jour à une existence autonome; la femme sait bien que si elle veut que son enfant soit 

en bonne santé, elle doit elle-même être attentive à sa propre nourriture, aux activités 



8 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

qu’elle fait, pour ne pas affecter l’enfant; ses choix actuels ont ainsi des répercussions 

sur la vie future de son enfant. Il en va de même pour chacun de nous : ce que nous 

sommes présentement prépare ce que nous serons éternellement; nous nous engendrons 

nous-mêmes pour la vie éternelle.  

 

13-  La question du légiste ne porte donc pas sur des choses secondaires mais sur 

l’essentiel. Qu’est-ce qui est fondamental pour obtenir la vie éternelle ? Jésus l’invite à 

regarder ce que Dieu a déjà révélé dans la Loi, dans ce que nous appelons maintenant 

l’Ancien Testament. Le légiste trouve : «  Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton 

cœur, de toute ton âme, de toute ta force et de toute ton intelligence, et ton prochain 

comme toi-même ». L’essentiel consiste donc en un seul acte (aimer), qui correspond en 

fait à la nature même de Dieu (Dieu est Amour : I Jn 4, 8); il faut d’abord aimer Dieu, 

puis aimer le prochain comme on s’aime soi-même. Ce dernier aspect correspond à la 

Règle d’or que nous connaissons bien : « Ne fais pas à personne ce que tu ne voudrais 

pas subir » (Tobie 4, 15), ou encore « Tout ce que vous voudriez que les autres fassent 

pour vous, faites-le pour eux » (Mt 7, 12). Ne pas faire le mal qu’on n’aimerait pas 

subir; faire le bien qu’on aimerait recevoir de la part des autres : si on pensait davantage 

à cette règle, le monde s’en porterait mieux. Par la suite, Jésus ouvrira cette règle sur 

une plus grande plénitude : pour ses disciples, il ne s’agit pas seulement d’aimer les 

autres comme soi-même, mais de les aimer comme lui nous a aimés : « Comme je vous 

ai aimés, aimez-vous les uns les autres » (Jn 13, 34), dans le don total et gratuit ! 

 

14- Jésus confirme la justesse de la réponse du légiste: « Tu as répondu correctement. Fais 

ainsi et tu vivras. » Pour décrire qui est le prochain, Jésus nous offre une perle, un texte 

extraordinaire, la parabole du Bon Samaritain. Au point de départ, on voit un homme 

blessé : des bandits l’ont dépouillé, roué de coups, abandonné en le laissant à moitié 

mort, le long de la route. Deux personnes passent : un prêtre et un lévite (serviteur du 

culte liturgique) : ils le voient, mais détournent le regard et ne font rien pour lui venir 

en aide; de nos jours, ils seraient accusés de « non assistance à une personne en 

danger »; évidemment, ils n’ont rien fait de mal, puisque ce n’est pas eux qui ont volé 

et blessé le voyageur; mais ils ne lui ont pas fait le bien qu’ils auraient pu lui faire : on 

appelle cela le péché d’omission : ne pas faire le bien qu’on est en mesure de faire. 

Pourquoi ce prêtre et ce lévite ne font-ils rien ? Ils ont sans doute une mauvaise 

conception de Dieu : ils pensent l’honorer en lui rendant le culte liturgique et ils 

ignorent son appel à la charité. Pour honorer Dieu, il faut aussi aimer ceux qu’il aime. 

« Malheur à vous, scribes et pharisiens hypocrites, qui acquittez la dîme de la menthe, 

du fenouil et du cumin, après avoir négligé les points les plus graves de la Loi, la 

justice, la miséricorde et la bonne foi; c’est ceci qu’il fallait pratiquer, sans négliger le 

reste » (Mt 23, 23). 

 

15-  Pour les Juifs, le Samaritain est un étranger; c’est un ennemi; c’est quelqu’un dont on 

n’attend rien. Saint Luc utilise un bel adjectif pour le décrire : « saisi de compassion ». 

Strictement dit, le Samaritain est ‘pris aux entrailles’. C’est la réaction, c’est le 

sentiment que ressentent les personnes quand le malheur touche les membres de leurs 

familles ou leurs amis : elles en ont mal au ventre !  

 



9 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

16-  Ce Samaritain se laisse déranger dans ses projets : il s’arrête dans son voyage, il prend 

sur lui le blessé, le soigne (vin et huile), le confie à l’aubergiste, investit de l’argent; 

assure qu’il paiera les dépenses supplémentaires lors de son prochain passage. Il est 

donc un modèle remarquable de générosité. 

 

17-  Les premiers chrétiens ont reconnu dans cette figure du Bon Samaritain le visage et la 

mission de Jésus. Un premier indice se trouve dans l’adjectif utilisé pour décrire son 

sentiment : ‘saisi de compassion’. Le même mot est employé uniquement pour décrire 

Jésus, pris de pitié : Mt 9, 36; 14, 14; 15, 32; 20, 34 : Mc 6, 34; 8, 2; 9, 22; Lc 7, 13; 15, 

20. En outre, on peut aisément interpréter cette Parabole comme un résumé de l’histoire 

du Salut : devant l’humanité blessée, Jésus, poussé par son amour, vient la prendre sur 

ses épaules, il lui offre les médicaments que sont les sacrements (huile et vin); il la 

confie à l’Église, cette auberge qui accueille et soigne tous les maux; il reviendra à la 

fin des temps pour récompenser tous ceux qui ont fait le bien aux autres.  

 

18- Avec cette parabole, Jésus offre aussi un enseignement unique. Le prochain, ce n’est 

une catégorie de personnes, réparties en cercles qui s’étendent progressivement 

(membres des nos familles, amis, compatriotes, coreligionnaires…) Le prochain, c’est 

chacun, chacune de nous, lorsque nous sommes confrontés à la misère d’une autre 

personne : nous sommes invités à regarder la souffrance de l’autre, à en prendre 

conscience, à éprouver de la compassion, à nous engager, à donner de nous-mêmes. Le 

livre des Proverbes dit en ce même sens : « Ne refuse pas un bienfait à qui est en droit 

de demander, quand tu as dans ta main de pouvoir agir. Ne dis pas à ton prochain : 

reviens demain » (3, 27-29). « Que ta main ne soit pas tendue pour prendre, et fermée 

lorsqu’il faut rendre » (Si 4, 31). 

 

19-  Jésus rappelle aussi le double commandement que l’on ne peut séparer l’un de l’autre. 

Je ne peux aimer Dieu qui est invisible sans aimer le prochain qui est visible (I Jn 4, 20-

21); je ne peux aimer authentiquement le prochain sans aimer Dieu : le Seigneur est le 

modèle dont je m’inspire; il est aussi la source qui me permet de sortir de mon égoïsme 

et d’aller au-delà de mes limites.  

 

20-  Applications spirituelles : 

 

a. Méditer sur la figure de Jésus, visage de la miséricorde du Père.  

b. Exprimer mon amour envers son Sacré-Cœur: « Ô  Jésus, doux et humble de cœur, 

rendez mon cœur semblable au vôtre »  (chant traditionnel). 

c. Reconnaître en Jésus ‘mon’ sauveur, celui qui est venu me rejoindre dans ‘ma’ 

propre misère : de quoi m’a-t-il sauvé dans l’histoire de ma vie (péché, maladie, 

difficultés…) ? 

d. Nommer et prier pour les personnes qui m’ont manifesté de la miséricorde :                                   

- Mes parents. 

–Mon conjoint ou conjointe. 

– Mes enfants. 

– Les collègues de travail. 

– Les personnes qui m’ont aidé dans mes moments difficiles. 



10 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

 

  

 

 
 
 

 RÉFLEXIONS PERSONNELLES 
 

                                     

 

 

 

 

 

 
 
 

En recevant l'amour de Jésus, en acceptant ses soins, sa guérison, je 
peux alors être debout et faire aux autres, ce que le Christ a fait pour 
moi.                                             



11 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

          
 

III- Les visages de la misère 

 

ésus s’identifie aux personnes dans le besoin : « J’avais faim et vous m’avez donné à manger » 

(Mt 25, 35). Dans notre désir d’être une Église catholique plus visible et dynamique, lieu de 

miséricorde, nous sommes invités à identifier les différentes formes de misère qui existent dans 

notre milieu, dans nos familles, nos rues, nos paroisses, nos villes, notre pays, le monde. « la 

miséricorde est le pilier qui soutient la vie de l’Église », nous dit le Pape (VM 10).  

 

e m’arrête tout d’abord sur une misère à laquelle nous ne pensons pas spontanément et qui est 

pourtant fondamentale : l’absence de Dieu. 

  

21-  Une des plus grandes misères actuelles est l’indifférence religieuse, le rejet de 

Dieu, le manque d’amour envers lui. 

 

a. Le légiste soulevait la question de la vie éternelle et du chemin pour y parvenir. Elle 

se pose encore à nous aujourd’hui, même si dans notre monde superficiel et agité, 

nous risquons de ne plus l’entendre.  

 

b. Plusieurs personnes s’intéressent de nos jours à la généalogie pour connaître leurs 

origines. Nous pouvons faire la même chose pour comprendre le sens de l’existence 

humaine. Nous ne sommes pas le fruit du hasard; nous avons été créés par 

Quelqu’un qui nous aime et qui veut nous faire partager sa vie pour toujours. C’est 

en Dieu que se trouve le sens de la vie : notre origine, notre destinée, notre bonheur 

véritable. « Le désir de Dieu est inscrit dans le cœur de l’homme, car l’homme est 

créé par Dieu et pour Dieu; Dieu ne cesse d’attirer l’homme vers lui et ce n’est 

qu’en Dieu que l’homme trouvera la vérité et le bonheur qu’il ne cesse de 

chercher » (Catéchisme de l’Église catholique n. 27).  

 

c. Si nous oublions Dieu, notre vie est privée de son sens. Le Seigneur le rappelle en 

Jérémie: « Ils m’ont abandonné, moi la source d’eau vive, et ils se sont creusé des 

citernes, des citernes fissurées qui ne retiennent pas l’eau » (Jr 2, 13). Jésus reprend 

le même enseignement : «Vous ne voulez pas venir à moi pour avoir la vie » (Jn 5, 

40). 

 

d. Pour comprendre ce drame, je me sers d’une image : quelqu’un trouve un œuf 

d’aigle, l’apporte dans son poulailler, le fait couver par sa poule; lorsque le petit 

aiglon se développe, ses grandes ailes dérangent ses voisins; le propriétaire les 

coupe et alors l’aiglon ne gêne plus; ne pouvant plus voler, il est malheureux, car il 

est fait pour voler et ne peut y parvenir. Il en va ainsi pour l’être humain : il est fait 

pour Dieu, pour l’union avec lui : quand on le prive de Dieu, on lui coupe les ailes : 

on l’empêche de réfléchir sur l’essentiel, on l’étourdit dans une recherche inlassable 

de divertissements, dans « des citernes fissurées qui ne retiennent pas l’eau ». 

 

e. La parabole du Bon Samaritain peut être interprétée dans le même sens : « Un 

homme descendait de Jérusalem à Jéricho, et il tomba sur des bandits ; ceux-ci, 

J 

J 



12 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

après l’avoir dépouillé et roué de coups, s’en allèrent, le laissant à moitié mort ». 

Ces bandits peuvent représenter l’Adversaire de l’humanité, celui qui, depuis 

l’origine, fait tout pour l’éloigner de Dieu, pour la dépouiller de son lien avec lui : il 

la limite aux horizons de ce monde matériel.  

 

f. Dans la parabole du Bon Pasteur, Jésus parle encore d’un voleur qu’il décrit ainsi: 

« Le voleur ne vient que pour voler, égorger, faire périr. Moi, je suis venu pour que 

les brebis aient la vie, la vie en abondance » (Jn 10, 10). Il y a plusieurs années, je 

lisais un texte éclairant du Vénérable Pape Pie XII qui évoque ce même voleur : 

« L’ennemi décourage les jeunes, en éteignant la flamme des idéaux suprêmes; il 

prive les enfants d’innocence, les réduisant en petits forcenés révoltés contre Dieu 

et les hommes… Quand vous verrez les pauvres privés de leurs espérances les plus 

hautes, et certains riches enfermés en un égoïsme obstiné; quand vous demeurerez 

attristés devant des foyers où les époux gémissent de froid, parce que s’est éteint le 

feu de l’amour, vous direz : Voilà, le voleur est venu; voilà l’ennemi est venu pour 

voler, égorger, faire périr, pour voler et apporter le désordre et la mort » 

(Allocution, 27 mars 1953). 

 

22-  Applications spirituelles : 

 

En fidélité à l’Évangile, nous sommes, à juste titre, sensibles à l’amour 

pour le prochain; mais cela ne doit pas nous faire oublier l’amour pour 

Dieu.  

 

Au cœur de ses nombreuses activités, Jésus trouvait du temps pour 

rencontrer son Père dans la prière; il voulait aussi que le Temple demeure 

une « maison de prière » (Mt 21, 13). Il confirme explicitement le 

commandement : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de 

toute ton âme, de toute ta force et de toute intelligence » (Lc 10, 27-28). 

 

 Être catholique, ce n’est pas seulement aimer les autres; c’est aussi aimer Dieu. 

Les parents, les parrains et marraines, les éducateurs catholiques, les prêtres, ont la 

responsabilité d’aider les jeunes à établir, à rétablir, à approfondir leur lien avec le 

Seigneur; ils doivent leur apprendre à aimer Dieu. « Celui qui aime son père ou sa mère 

plus que moi n’est pas digne de moi; celui qui aime son fils ou sa fille plus que moi n’est 

pas digne de moi » (Mt 10, 37). « Si quelqu’un m’aime, il gardera ma parole; mon Père 

l’aimera, nous viendrons vers lui et, chez lui, nous nous ferons une demeure » (Jn 14, 

23). 

 Chacun peut se demander : comment je montre mon amour pour Dieu ? Quel 

temps j’accorde à la prière personnelle, à la lecture de sa Parole, à  la réflexion ? Pour 

approfondir cet aspect, nous pouvons lire le magnifique Traité de l’amour de Dieu, de 

saint François de Sales. 

 L’amour pour Dieu se manifeste dans le langage quotidien par le respect de son 

Nom et des choses sacrées.  



13 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

 L’amour pour Dieu s’exprime aussi par le respect du jour qui lui est consacré, le 

dimanche, par la pratique religieuse, par la réception des sacrements, en particulier 

l’Eucharistie et la Pénitence. Participer à la messe du dimanche est également une façon 

de rendre l’Église catholique plus visible et dynamique. 

 L’amour pour Dieu se démontre aussi par le maintien de l’église paroissiale : plusieurs 

personnes s’impliquent généreusement pour assurer son entretien, afin qu’elle soit un lieu 

digne du Seigneur, qui y réside de façon toute spéciale dans le tabernacle; les fidèles 

apprécient leur église pour sa beauté, sa propreté, parce qu’elle inspire la prière. 

 Nous avons la liberté nécessaire pour exprimer notre foi. Nous vivons en effet  dans un 

pays qui garantit la liberté religieuse. La Charte canadienne des droits et libertés 

reconnaît en son préambule « la suprématie de Dieu » et, en son article 2, « la liberté de 

conscience et de religion ». La Déclaration des droits de l’homme, adoptée par l’ONU en 

1948, stipule: « Toute personne a droit à la liberté de pensée, de conscience et de 

religion; ce droit implique la liberté de changer de religion ou de conviction, ainsi que la 

liberté de manifester sa religion seule ou en commun, tant en public qu’en privé, par 

l’enseignement, les pratiques, le culte et l’accomplissement des rites » (n. 18). Portons 

dans notre prière nos chefs politiques afin que nous puissions continuer à exprimer 

publiquement notre foi en Dieu. 

 Plusieurs de nos frères et sœurs n’ont pas cette liberté d’exprimer leur foi, parce qu’ils 

vivent dans des régimes de persécution; la foi chrétienne demeure la plus persécutée dans 

le monde. Prions pour nos frères et sœurs qui souffrent à cause de leur foi, certains même 

au prix de leur vie; pensons ainsi à ces Égyptiens décapités par l’État islamique. 

Soutenons les personnes et les groupes qui œuvrent pour le respect de la liberté religieuse 

ici et dans le monde entier. 

                                      
                                                  RÉFLEXIONS PERSONNELLES 

 

                                     

 
 

 

 

 

 

 
 

   Liberté d’exprimer sa foi! 

 

 

 



14 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

n plus de cette misère fondamentale que constituent l’indifférence et le rejet de Dieu ainsi que 

le manque d’amour envers lui, il existe d’autres misères que nous rencontrons chaque jour et 

que nous pouvons contribuer à soulager. L’Église, chacun et chacune de ses membres, doit être 

un lieu, un instrument de miséricorde.  

 

a misère du péché peut être soulagée par le sacrement de pénitence. Un proverbe dit : « A tout 

péché, miséricorde ». Dieu accueille chacun de ses enfants, quoi qu’ils aient fait; il les rétablit 

dans son amitié, dans leur dignité. J’ai traité ce sujet dans ma Lettre pastorale « Convertissez-

vous et croyez à l’Évangile », au Carême 2015. 

 

e Catéchisme énumère les œuvres de miséricorde corporelle et spirituelle (n. 2447), que le 

Pape lui-même mentionne aussi dans Vultus Misericordiae (VM 15).  

 

23-  Les œuvres de miséricorde corporelle : elles s’inspirent du texte du Jugement dernier 

(Mt 25, 31-46). 
 

a. Nourrir les affamés  
 

De nos jours encore, de nombreuses personnes souffrent de la faim, même dans nos 

villes généralement bien nanties. Certaines familles, des personnes âgées ou seules 

n’ont pas les ressources pour se nourrir adéquatement. Plusieurs bénévoles 

s’engagent à soulager la faim : certains donnent des denrées alimentaires ou de 

l’argent; d’autres recueillent la nourriture ou la distribuent selon les besoins; nos 

jeunes découvrent cette misère proche d’eux, que souvent ils ne connaissent pas. On 

trouve des personnes généreuses dans toutes les paroisses. Différents organismes 

œuvrent dans ce domaine : je pense à la Société Saint-Vincent-de-Paul, à des 

services locaux, comme le Lord’s Kitchen à Timmins, les banques alimentaires.  
 

Au niveau mondial, d’autres organismes procurent une nourriture de qualité, de 

l’eau potable et des conditions d’hygiène élémentaire. Les pays riches partagent 

leurs ressources avec des pays en développement, dans les situations de guerre ou 

de désastre naturel (inondations, tremblements de terre….), alors que leurs 

infrastructures sont détruites. De nombreux fidèles soutiennent les campagnes à cet 

effet, dès que les sinistres sont connus. 
 

b. Loger les sans-logis 
 

Certaines personnes habitent des logements délabrés; des 

itinérants dorment dans la rue, démunis dans le froid. Des 

fidèles aident ces personnes à trouver un toit; d’autres 

effectuent certaines réparations aux appartements; d’autres 

travaillent dans les centres d’hébergement et offrent des 

services d’hygiène, des contacts humains, la rééducation, 

le cas échéant. 

 

 

 

E 

L 

L 



15 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

 

c. Vêtir les pauvres 
 

Certaines personnes ne disposent pas de vêtements suffisants. Des gens généreux 

donnent ceux qu’ils n’utilisent plus; des centres de bénévoles les recueillent, les 

nettoient, les offrent à prix modique ou gratuitement afin de répondre aux nécessités 

des personnes, dans le respect de leur dignité. Il y a là tout un travail auquel 

beaucoup collaborent aussi par des subventions en argent. 
 

d. Visiter les malades et les prisonniers 
    La maladie est un moment difficile, qui apporte 

des interrogations et engendre l’angoisse. Les 

malades ont grand besoin d’être écoutés dans leurs 

souffrances, leurs inquiétudes; les membres de 

leurs familles, leurs amis leur donnent du temps, 

les portent dans leur prière. Plusieurs fidèles 

visitent régulièrement les malades, en particulier 

lorsqu’ils n’ont plus de famille; le personnel 

hospitalier dispense ses soins avec compétence et 

dévouement. Chacun voit la personne malade dans son ensemble et non seulement 

dans sa maladie ou comme un numéro de dossier. 
 

La maladie peut être physique ou mentale et demande de l’accompagnement. 

Certains malades traversent des phases dépressives ou même suicidaires; des soins 

spécifiques sont requis. On s’occupe aussi des grands malades aux soins palliatifs 

ou en phase terminale, qui ont encore plus besoin de soutien humain et spirituel.  
 

Des bénévoles, en lien avec les pasteurs, assurent les soins spirituels, un moment de 

prière, la sainte communion; on offre aussi le sacrement de pénitence ou l’onction 

des malades. 
 

D’autres aident les personnes handicapées : elles les visitent, 

les nourrissent, les accompagnent dans leurs sorties. Certains 

prennent soin des personnes âgées, en perte d’autonomie, leur 

rendent les services les plus humbles et les plus nécessaires. 
 

Les prisonniers aussi ont besoin de soutien. Ils ont commis 

des crimes plus ou moins graves; on les aide à retrouver le 

sens de leur vie, de leur dignité humaine; plusieurs 

redécouvrent le Seigneur.  
 

Il y a encore d’autres formes de prison: les dépendances, comme l’alcool, la drogue.  

De nombreux bénévoles travaillent pour accompagner les personnes dans leurs 

efforts de rééducation, de réinsertion sociale. Les policiers, les ambulanciers, les 

thérapeutes sont souvent confrontés à des situations limites… 
 



16 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

Nous ne pouvons pas non plus oublier les formes d’esclavage qui subsistent dans le 

monde actuel : la prostitution, l’exploitation économique, la maltraitance. Des 

fidèles interviennent dans ces situations difficiles. 

 

e. Accueillir les pèlerins, les voyageurs, les migrants. 
 

Il y a beaucoup de mobilité dans la société actuelle, avec la facilité des moyens de 

transport. Le tourisme est une excellente occasion de découvrir d’autres personnes, 

d’autres cultures, d’autres richesses; un esprit d’ouverture réciproque est requis. À 

certains endroits, on a mis sur pied des comités pour accueillir les nouveaux 

résidents dans la ville ou la paroisse. 

 

Des personnes doivent quitter leur pays pour des raisons politiques, économiques, 

religieuses; des mécanismes d’accueil sont mis en œuvre pour les accueillir.  
 

f. Ensevelir les morts. 
 

Nous sommes régulièrement confrontés à la mort, celle de personnes proches, celle 

causée par des catastrophes naturelles ou humaines.  
 

La personne humaine est plus qu’un animal : même dans la mort, elle doit être  

entourée de respect. De nombreuses personnes se dévouent dans ce domaine. Des 

équipes paroissiales accompagnent les personnes en deuil, assurent une visite aux 

salons funéraires, offrent des célébrations liturgiques appropriées qui ouvrent sur 

l’espérance chrétienne.  
 

D’autres œuvrent pour un ensevelissement digne, entretiennent adéquatement le 

cimetière, qui demeure un lieu sacré, un mémorial de nos chers disparus, un espace 

ouvert à Dieu par le rappel de la Croix. Plusieurs expriment leur attachement à leurs 

défunts par les offrandes de messes à leur intention.  
 

24-  Les œuvres de miséricorde spirituelle 
 

a. Instruire : C’est la grande responsabilité de la formation de l’intelligence et de la 

personnalité qui appartient en premier lieu aux parents; ils s’y emploient avec 

dévouement, persévérance, patience, espérance.  
 

De nombreuses personnes collaborent à l’éducation, pour aider les jeunes à 

découvrir le monde dans lequel ils vivent, trouver la profession qui leur permettra 

de vivre et d’être utiles; on se soucie aussi des jeunes décrocheurs, ou encore des 

adultes qui veulent acquérir une formation spécifique. On sait qu’il est plus facile 

de donner un poisson que d’apprendre à pêcher : c’est pourtant ce dernier aspect qui 

est le plus conforme à la dignité humaine. 
 

L’instruction ouvre aussi sur la foi : ouverture au mystère de Dieu, de l’univers, de 

la vocation. De vrais éducateurs accompagnent les jeunes dans leur questionnement 

profond et leur proposent l’éclairage de la foi. 



17 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

b. Consoler, conforter 

Il n’est pas de journée où nous ne 

rencontrons pas quelqu’un qui vit des 

moments difficiles. À la suite de Jésus 

qui s’approche des disciples d’Emmaüs 

et les écoute (Lc 24, 15), de nombreux 

fidèles donnent de leur temps pour 

écouter les autres, leur ouvrir des 

chemins d’espérance; ils les portent 

dans leur prière, pour que le Dieu de toute consolation les touche (2 Co 1, 3). 
 

c. Pardonner les offenses 

La vie humaine est parsemée de situations difficiles : incompréhensions, haines, 

exploitation, violence. La réaction spontanée peut être de recourir à la vengeance, à 

la loi du talion. 
 

De nombreuses personnes découvrent la force du pardon, devant les blessures de 

toutes sortes (physiques, affectives, psychologiques, spirituelles). Le Notre Père 

nous en rappelle la nécessité. De nombreuses personnes travaillent la 

réconciliation : dans les couples, les familles, les quartiers, les nations…  En ce sens 

je signale les récentes démarches de réconciliation avec nos frères et sœurs des 

Premières Nations. 
 

d. Corriger les pécheurs 

Le Seigneur invite à ne pas juger, à ne pas condamner (MV 14). Cela signifie que 

tout en voyant le mal, nous n’enfermons pas la personne dans une image négative; 

nous laissons un chemin ouvert au progrès, au changement, à l’amélioration. C’est 

ce que font les parents : ils voient le mal que leur enfant a fait, et ils continuent de 

l’aimer ; ils font la différence entre leur enfant et son action. C’est ainsi que les 

fidèles agissent : ils voient la mauvaise action, mais ils ne rejettent pas, ne 

condamnent pas la personne; au contraire, ils lui ouvrent un chemin de liberté, de 

réalisation. 
 

C’est tout un art de maintenir les exigences du bien et d’accompagner la personne 

dans son cheminement, même s’il est boiteux. Il s’agit de proposer l’Évangile et son 

chemin de la perfection. Comme avec les jeunes : l’école ne diminue pas les 

exigences scolaires pour que tout le monde passe; au contraire, elle accompagne les 

jeunes dans leurs efforts vers la compétence. 
 

e. Supporter avec patience 

Nous vivons avec des êtres humains qui, par définition, sont limités. Chacun a ses 

limites, ses défauts; chacun doit travailler à les corriger, sans se décourager. 
 

On apprend aussi à accepter les limites des autres : entre époux, dans les familles, 

entre frères et sœurs, entre collègues de travail. 

 

Supporter veut dire quelquefois ‘endurer, patienter’ mais aussi ‘donner du support’.  



18 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

 

f. Prier pour les vivants et les morts 

Les fidèles prient les uns pour les autres : ils remercient le Seigneur pour les gens 

qu’il a placés sur leur route, pour ceux qui leur font du bien; ils intercèdent pour 

ceux qui les blessent. Nous savons que le Seigneur agit dans les cœurs. 

 

Nous prions aussi pour les personnes décédées : que leur purification s’achève et 

qu’ils paraissent devant Dieu, dans le bonheur éternel. 

 

Ces œuvres de miséricorde corporelle et spirituelle sont à la portée de chaque membre de 

l’Église. Les jeunes comme les vieux, les prêtres comme les laïcs, les parents comme les enfants, 

les malades comme les gens en bonne santé, tous peuvent être attentifs aux autres et être 

instruments de miséricorde dans leur vie quotidienne. 

 

Parmi les situations qui connaissent aujourd’hui de grandes difficultés, je signale la famille. 

C’est un sujet très préoccupant pour l’Église, à un point tel d’ailleurs que le Saint-Père a 

convoqué un Synode sur ce sujet. La première phase de réflexion a eu lieu l’automne dernier; en 

octobre 2015, il y aura une seconde étape pour regarder la vie des couples aujourd’hui, les 

séparations, les divorces, les couples reconstitués, les familles recomposées. Portons dans notre 

prière les Pères du Synode afin que le Saint-Esprit les accompagne dans leur réflexion, que la 

lumière de l’Évangile éclaire et inspire les approches pastorales; prions pour les familles, que 

dans leurs blessures elles ressentent la présence du Seigneur; rendons grâce pour la vie que nos 

familles assurent et pour le service indispensable qu’elles rendent à la société. 

 

D’autres situations de misère préoccupent nos fidèles : le respect de la vie depuis sa conception 

jusqu’à sa fin naturelle, le travail, la violence, la paix dans le monde. Plusieurs fidèles s’engagent 

à leur égard. 

 

25-  Applications spirituelles: 

 

a. Les œuvres de miséricorde sont présentes dans notre vie quotidienne, comme elles 

l’ont été dans la vie de nos prédécesseurs, de nos ancêtres. Alors que nous célébrons 

le centenaire de notre diocèse, il est bon de jeter un regard sur notre histoire pour 

nous rappeler comment les familles et les personnes ont rendu visible la miséricorde 

du Seigneur, en répondant aux nombreux besoins qui se présentaient. Dans cette 

ligne, nous pouvons remercier les religieux et les religieuses qui, en lien avec leur 

consécration totale au service de Dieu et de son royaume, ont apporté une 

contribution déterminante dans le domaine de l’éducation, de la santé, de l’aide aux 

miséreux. De nombreux organismes de charité agissent encore dans le même sens. 

b. Il serait intéressant que chaque église, ou maison familiale, ou école, fasse une 

murale de la miséricorde : on pourrait y placer des images de personnes qui, au 

nom de leur foi, ont exprimé ou expriment la miséricorde du Seigneur, dans l’une 

ou l’autre œuvre que j’ai mentionnée plus haut. Une murale à deux volets, l’un 

historique, l’autre actuel.  



19 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

c. On pourrait faire un inventaire des ressources actuelles qui existent dans nos 

milieux pour combler ces différents besoins corporels et spirituels. On pourrait 

remercier les bénévoles qui y investissent temps et énergie. 

d. Chaque fidèle peut s’engager à devenir un « lieu, un instrument de miséricorde », 

en s’impliquent plus totalement à soulager telle ou telle misère, par la prière, par le 

temps, par le soutien monétaire, par l’encouragement aux bénévoles. 

e. Les jeunes de l’école apprennent la joie du don et du service; ils pourraient venir en 

paroisse témoigner de leur engagement caritatif. 

f. Les bénévoles pourraient aussi témoigner en école de leur engagement caritatif. 

g. Dans notre attention aux misères, aux périphéries existentielles (les situations de 

précarité, de souffrances, de blessures) (VM 15), gardons le cœur ouvert aussi sur 

soutenir par l’aide directe, et également par la réforme des institutions, par le 

développement complet de la société humaine (Catéchisme  n. 2438-2442). 

h. Demandons l’aide de la sainte Vierge, Mère de Miséricorde, comme la proclame la 

belle hymne Salve Regina. 

i. Redisons la prière que le Saint-Père propose pour l’Année de la Miséricorde. 

                        RÉFLEXIONS PERSONNELLES 
 

                                     

 

 
 

 

 

 
 

u terme de cette Lettre pastorale, laissons-nous interpeller par le visage de notre Dieu qui est 

Amour, Miséricorde, comme il l’a si bien manifesté dans l’histoire du salut et par l’envoi de 

son Fils bien-aimé. A sa suite, de nombreux fidèles, de tout âge, de toute condition sociale, de 

toute époque, se sont laissés transformer et sont devenus ses instruments; j’en rencontre encore 

tous les jours et je les remercie de montrer le visage d’une Église catholique plus visible, plus 

dynamique, lieu de miséricorde. 

 

Avec ma bénédiction. 

 

 

 

  Serge Poitras 

Évêque de Timmins 

 

15 septembre 2015, fête de Notre Dame des Douleurs. 

 

A 



20 

N. 8-15 septembre 2015                           Priorité pastorale 2015-2016  

 

 

 

Prière du Pape François pour le Jubilé de la Miséricorde 

 

Seigneur Jésus-Christ, 

toi qui nous as appris à être miséricordieux comme le Père céleste, 

et nous as dit que te voir, c’est Le voir. 

Montre-nous ton visage, et nous serons sauvés. 

Ton regard rempli d’amour a libéré Zachée et Matthieu de l’esclavage de l’argent, 

la femme adultère et Madeleine de la quête du bonheur à travers les seules créatures ; 

tu as fais pleurer Pierre après son reniement, 

et promis le paradis au larron repenti. 

Fais que chacun de nous écoute cette parole dite à la Samaritaine comme s’adressant à nous : 

Si tu savais le don de Dieu ! 

  

Tu es le visage visible du Père invisible, 

du Dieu qui manifesta sa toute-puissance par le pardon et la miséricorde : 

fais que l’Eglise soit, dans le monde, ton visage visible, toi son Seigneur ressuscité dans la 

gloire. 

Tu as voulu que tes serviteurs soient eux aussi habillés de faiblesse 

pour ressentir une vraie compassion à l’égard de ceux qui sont dans l’ignorance et l’erreur : 

fais que quiconque s’adresse à l’un d’eux se sente attendu, aimé, et pardonné par Dieu. 

  

Envoie ton Esprit et consacre-nous tous de son onction 

pour que le Jubilé de la Miséricorde soit une année de grâce du Seigneur, 

et qu’avec un enthousiasme renouvelé,  ton Église annonce aux pauvres la bonne nouvelle 

aux prisonniers et aux opprimés la liberté, 

et aux aveugles qu’ils retrouveront la vue. 

  

Nous te le demandons par Marie, Mère de la Miséricorde, 

à toi qui vis et règnes avec le Père et le Saint Esprit, pour les siècles des siècles. Amen. 


