Paroles d’Eglise

Citations sur I'’euthanasie, le suicide
et le sens chrétien de la souffrance

Suggestions pour la préparation d’homélies

TABLE DES MATIERES

ACADEMIE PONTIFICALE POUR LA VIE 3
. Le respect de la dignité de la personne mourante, Considérations éthiques sur

'euthanasie (9 décembre 2000)
. Ve Assemblée générale, La dignité du mourant (24-27 février 1999)
ASSEMBLEE DES EVEQUES CATHOLIQUES DU QUEBEC (AECQ) 5
. Oui aux soins palliatifs accesibles a tous, mais non a I'euthanasie présentée sous le nom

«AIDE MEDICALE A MOURIR (20714 )cuuunieiiresesssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassss 5
. Le Québec doit se doter d'une politique sur les soins palliatifs et non pas s'engager sur la

voie de I'eUthanasie (2014) ... s ssss s ssssssssssssssssasess 5
. «Oui aux soins palliatifs, non a I'euthanasie» (2014)...creremeeresssssessesesssessesssssesssssssessssesss 5
. «Loi concernant les soins en fin de vie» (2013)..eeemeesmeereesmeeeseessesssessssessessesssssssssssssssssseess 6
. Mémoire présenté a la commission sur la question de Mourir dans la dignité, déposé

1€ 30 JUIN 2010 courieeuseeeuseeeeseessseeesseeessseessssessssesssssessssesessseesssesesssesss b a R8RS EE SR8 RS E R E et bt 6
. En fin de vie...Prendre soin, dans le respect de la dignité humaine (2005)......cccccomemerrmeerreeennens 6,7
CATECHISME DE L’EGLISE CATHOLIQUE 7
- Edition définitive avec guide de Iecture (1998) ......mmmmrrmsveeessmsssesssssssessssssssssssssssesssssssssssssssssssssseeas 7
CONCILE VATICAN 11 8
. Constitution pastorale sur I'Eglise dans le monde de ce temps : Gaudium et spes (7 décembre

T9B5) reeueeeuueeeseessseeessseesssseess bR SRR RS RS E SRR RS R R R RS AR AR 8
CONFERENCE DES EVEQUES CATHOLIQUES DU CANADA (CECC) 8
- Déclaration sur le Projet de loi C-407 Loi modifiant le Code criminel (droit de mourir

dignement) (23 SePtemMDBIe 2005) ..ooereeeerreeseeessesseesseesssssssesssesssesssssssss s sssssssssssesssessssssssssssassssssssees 8
- Résumé du mémoire « La vie et la mort dans une communauté compatissante », présenté par

le Conseil permanent de la CECC au Comité sénatorial chargé d’étudier la question de

I'euthanasie et de I'aide au suicide (26 0CtODIe 1994) .......oeeeeeneeesmsesnsessssesssssesssesesssesssssesssaeees 8
CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI 9
- Déclaration sur I'euthanasie (5 Mai 1980) ......oreenmreneermeessssssessesssessssesseesseessssssssssssssssssssssssssssessans 9

Pour plus d’information, commandez notre brochure « Euthanasie et suicide assisté : des réponses, de toute urgence! »
L’Organisme catholique pour la vie et la famille (OCVF), 2500 promenade Don Reid, Ottawa, ON, K1H 2J2
tél. : (613) 241-9461, poste 161, téléc. : (613) 241-9048, CE : ocvfcolf @cccb.ca
L’OCVF est parrainé conjointement par la Conférence des évéques catholiques du Canada (CECC)
et le Conseil supréme des Chevaliers de Colomb. Il promeut le respect de la vie et de la dignité
humaines, et le réle essentiel de la famille.




L’EUTHANASIE : TEXTES CHOISIS PAR LES MOINES DE L’ABBAYE DE SOLESMES. LE SARMENT /

FAYARD (1990) 9
. Pape Jean-Paul II, a I’Académie pontificale des sciences (14 décembre 1989).....covmeerreeernrernnns 9
. Pape Jean-Paul II, a des médecins sur la leucémie (15 novembre 1985) ......ccoeorerermrernmeeseessnsennns 9
. Pape Jean-Paul I, au Cours d’aggiornamento culturel (6 septembre 1984)........ccccccvnrrernreennn. 9,10
- Pape Jean-Paul II, a des anesthésistes italiens (4 octobre 1984) ......cenenmresneersneeseeeseessneens 10
- Congrégation pour la doctrine de la foi, Déclaration sur I'avortement provoqué

(18 NOVEIMDIE 1974 ) coueereerreeeeeuseesssesseesssesssssssssssssssssesssss s s sss e s b s sss bR bR s R bbb s st 10
- Pape Paul VI, a la télévision frangaise (27 JanVier 197 1) ... eeeneesessssessssesssssssssssssssssssseens 11
. Secrétaire d’Etat du Vatican, aux Associations médicales catholiques (3 octobre 1970)......... 11
. Pape Jean XXIII, « Pacem in terris » (1963) w11
. Pape Pie XII, a des médecins et anesthésistes (22 Novembre 1957) ...cneenmremeesmsessssssssessneens 11
ORGANISME CATHOLIQUE POUR LA VIE ET LA FAMILLE (OCVF) 12
- Une stratégie pancanadienne de soins palliatifs et de fin de vie? Oui. Au plus vite! (2014)...12
. Une question de solidarité - Mémoire présenté au Comité parlementaire sur

les 50InS de fin de VIE (2010).. e ceerreeseeseerseesseesseessessseesssessesssessssesssessssssssesssessssesssesssesssessssssssessssessssssseses 12
- Bloquons le Projet de 10i C-384 — TOUL e SUILE!......cceeereemreerreerseeeseesseeseeeseesseesseesssesssesssesssessssessseens 12
- Légaliser I'euthanasie et le suicide assisté : que faut-il craindre? ... 12
- Euthanasie et suicide assisté : des réponses, de toute Urgencel.......eereerssssresssesens 13
- Guide d'atelier - Euthanasie et suicide assisté : des réponses, de toute urgencel.........c.cceneees 13
. « Vivre, SOUffrir et MOUTIT... POUIQUOI? » wuvveeeereeersressesssreessssessssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassens 13
- Lettre adressée aux députés et sénateurs (25 0ctobre 2005).....curmermeeesesssesnsesssssssens 13,14
PAPE FRANCOIS. 14
- Exhortation apostolique du pape Francois, Evangelii GAaudium............ccocccccccmvereveeeeseeeeeseessssssssssins 14
. Lettre encyclique du pape Francois, Lumen Fidei (2013)...ccccnnenmeenneeneeenneennes ..14,15
PAPE BENOIT XVI 15
. Aux participants de I’Assemblée pléniere du Conseil pontifical pour la famille (5 avril 2008)
- Encyclique du pape Benoit XVI, SPE SALVI (2007)
- Pour la célébration de la Journée mondiale de la paix : La personne humaine, cceur de la paix

(1 JANVIET 2007 wvevureerueeessseesssssessssesssssesssesesssesesssesssssesssssesssssesssssesssssessssssssssssssssesssssesssssassssssssssssssssssssssssssssessssseses 16
PAPE JEAN-PAUL 11 16
= L’Evangile de la vie : Evangelium Vitae (1995)
- Message pour la Journée mondiale des malades (2004)
- Message pour la Journée mondiale des malades (2003)
- Message pour la Journée mondiale des malades (2002)
- Message pour la Journée mondiale des malades (2001)
. Message pour la Journée mondiale des malades (2000)
. Message pour la Journée mondiale des malades (1999)
- Message pour la Journée mondiale des malades (1998)
- Message pour la Journée mondiale des malades (1995)
- Lettre apostolique sur le sens chrétien de la souffrance humame Salvifici doloris

-2-



(11 FEVIIET 1984) oo sessessessesessessessssessossssssssesoss s sosssssssos s 2121,
22

ACADEMIE PONTIFICALE POUR LA VIE

Le respect de la dignité de la personne mourante. Considérations éthiques sur
I'euthanasie (9 décembre 2000)

L C'est en déclarant que la douleur peut étre soignée (au sens médical) et en
proposant, comme engagement de solidarité, d'assister le malade souffrant, que I'on
peut affirmer le véritable humanisme: la douleur humaine a besoin d'amour et de
partage solidaire, et non de la violence hative de la mort anticipée. (no 5).

I D'autre part, ce qu'on appelle principe d'autonomie par lequel on veut parfois
exacerber le concept de liberté individuelle, en le poussant au-dela de ses limites
rationnelles, ne peut certainement pas justifier la suppression de sa propre vie ou de
celle d'autrui: en effet, I'autonomie personnelle présuppose le fait d'étre vivant, et
implique la responsabilité de l'individu, qui est libre de faire le bien selon la vérité; il
réussira a s'affirmer, sans contradiction, seulement en reconnaissant (et ce,
également dans une perspective purement rationnelle) qu'il a recu sa vie en don et
qu'il ne peut donc pas en étre le "maitre absolu"; en définitive, supprimer la vie, c'est
détruire les racines mémes de la liberté et de I'autonomie de la personne. (no 5).

I Et lorsque la société réussit a rendre légitime la suppression de l'individu - quel que
soit le stade de la vie ou il se trouve, ou quel que soit le degré de dégradation de sa
santé -, elle renie sa finalité et le fondement méme de son existence, ouvrant la voie
a des iniquités toujours plus graves. (no 5).

L Enfin, la 1égitimation de I'euthanasie induit une complicité perverse du médecin qui,
de par son identité professionnelle et en vertu des exigences déontologiques
incontournables auxquelles elle est liée, est toujours appelé a soutenir la vie et a
soigner la douleur, et jamais, au grand jamais, a donner la mort, méme sur
I'insistance attentionnée de qui que ce soit (cf. Serment d'Hippocrate); cette
conviction éthique et déontologique a traversé les siecles sans que sa substance se
trouve altérée, ainsi que le confirme, par exemple, la Déclaration de 1'Association
médicale mondiale sur [I'Euthanasie (XXXIX Assemblée, Madrid 1987):
"L'euthanasie, c'est-a-dire 1'acte consistant a mettre fin, de facon délibérée, a la vie
d'un patient, que ce soit a la demande du patient lui-méme ou bien a la demande de
sa famille, est un acte immoral. Ce qui n'empéche pas le docteur de respecter le désir
d'un patient de permettre que le processus naturel de la mort suive son cours dans
la phase finale de la maladie". (no 5).


http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_academies/acdlife/index_fr.htm

La dignité du mourant (Ve Assemblée générale, 24-27 février 1999)

L Dans la culture d'aujourd’hui, et en particulier celle des pays les plus développés,
sont présents, a coté des valeurs authentiques de la solidarité et de 'amour de la vie,
des courants de pensée et des comportements pratiques, fruits et symptémes d'un
sécularisme idéologique et pratique, qui tendent a imprimer a la société une
influence hédoniste, efficace et technocrate, selon laquelle la mort, puisqu'il n'existe
pas d'espérance dans l'au-dela, est percue comme un non-sens et est repoussée part
la conscience et occultée de la vie publique. (no 5).

[ Il est nécessaire, dans ce contexte, de promouvoir et d'encourager une véritable
culture de la vie, qui assume également la réalité de la fin et de la limite naturelle de
la vie terrestre. Ce n'est qu'ainsi qu'il sera possible d'empécher que la mort ne soit
réduite a un événement purement clinique, ou qu'elle ne soit privée de sa dimension
personnelle et sociale. (no 5).

I Il est nécessaire que tout citoyen puisse compter sur une conduite médicale
inspirée, outre par des connaissances scientifiques (qui se perfectionnent toujours
plus), également par l'observance de la loi naturelle, que la Révélation chrétienne
confirme et illumine. (no 8).

L Les croyants en Dieu et dans la vie terrestre savent bien que la mort, conséquence
du péché de I'homme, en dépit de son caractere humain dramatique, doit étre
également la porte vers leur union définitive et éternelle avec Dieu, Créateur et Pere.
A ce propos, rappelons ce que les Péres du Concile Vatican II ont dit aux chrétiens en
décembre 1965, dans leur Message adressé aux malades et a tous ceux qui souffrent:
«Le Christ n'a pas supprimé la souffrance; il n'a méme pas voulu nous en dévoiler
entierement le mystere; il 1'a prise sur lui, et c'est assez pour que nous en
comprenions le prix». Le chrétien considere donc la souffrance et la mort elle-méme
comme la possibilité de s'unir de fagon intime aux souffrances et a la mort du Christ,
qui est mort et ressuscité pour nous. (no 9).



ASSEMBLEE DES EVEQUES CATHOLIQUES DU QUEBEC (AECQ)

Oui aux soins palliatifs accessibles a tous, mais non a I'’euthanasie présentée
sous le nom «aide médicale a mourir »

Donner la mort a un malade, ce n’est pas le soigner. Donner une injection mortelle,
ce n'est pas un traitement. L’euthanasie n’est pas un soin. [ ... ] Une véritable aide
aux mourants, c’est aider la personne qui arrive a la fin de son existence a vivre avec
humanité et dignité cette étape ultime de sa vie. C’est lui fournir tout le soutien
possible en employant les meilleurs moyens disponibles pour soulager sa
souffrance, en l'entourant d’affection et de tendresse et en l'aidant a faire
sereinement les adieux, les réconciliations, les bilans de vie et les détachements
nécessaires. C'est aussi, si elle y consent, lui présenter 'amour, la miséricorde et le
pardon de Dieu, et lui offrir le réconfort spirituel de la foi et de I'espérance en la vie
éternelle.

Le Québec doit se doter d’'une politigue sur les soins palliatifs et non pas

s’engager sur la voie de I'’euthanasie (mai 2014)

Il est 1égitime de refuser des traitements qui ne font que prolonger la souffrance, de
refuser 'acharnement thérapeutique qui ne fait que prolonger le processus de mort,
de consentir a la sédation palliative administrée dans le but de soulager la douleur
et non provoquer la mort. Mais nous affirmons aussi qu'il y a des limites a cette
autonomie si on I'invoque pour donner ou se donner la mort. Le respect de la
dignité humaine implique en premier lieu le respect de la vie humaine. [. .. ] Il faut
surtout et en priorité, comme le reconnait et le propose le rapport du comité présidé
par Me Ménard, étendre les soins palliatifs a '’ensemble du réseau des soins de
santé. Une fin de vie dans la dignité passe par des soins palliatifs accessibles a tous,
et non par I'euthanasie.

« Oui aux soins palliatifs, non a I’euthanasie » (3 juin 2014)

Ca va s’arréter ou? Avec mes confréres évéques du Québec, moi je dis : n'ouvrons
pas la porte a l'euthanasie. Les seuls soins de fin de vie qui sont dignes et
acceptables pour notre population sont les soins palliatifs. D’ailleurs, une large
proportion des médecins qui ceuvrent en soins palliatifs depuis des décennies, et qui
sont les véritables spécialistes de la question, sont contre ce projet de loi. Et nous
les appuyons car ils savent de quoi ils parlent. Ils se sont souvent exprimés au cours
de ce débat mais ils n’ont pas été trés écoutés.



http://www.eveques.qc.ca/communiques/2014/PL52-janvier2014j.pdf
http://www.eveques.qc.ca/communiques/2014/PL52-janvier2014j.pdf
http://www.eveques.qc.ca/documents/2014/AECQ-27mai2014.pdf
http://www.eveques.qc.ca/documents/2014/AECQ-27mai2014.pdf
http://www.eveques.qc.ca/documents/2014/LacroixG-3juin2014.pdf

« Loi concernant les soins en fin de vie » -- Auditions publiques sur le Projet de
loi 52 (septembre 2013)

L’Eglise ne considére pas la souffrance comme un bien en soi. Elle nous rappelle
constamment que nous avons tous le devoir de faire tout en notre pouvoir pour
I'éradiquer ou, a défaut, pour I'atténuer. [...] En réponse aux souffrances physiques,
affectives et morales des personnes souffrant de maladies débilitantes graves, des
personnes sérieusement handicapées et des grands malades, dont ceux en phase
terminale, nous appelons tous les Québécois et Québécoises, spécialement nos
députés, a promouvoir les soins palliatifs et a refuser I'aide médicale a mourir qui
n’est pas un soin et qui n’est rien d’autre que I'’euthanasie.

Mémoire présenté a la Commission sur la question de mourir dans la dignité
(30 juin 2010)

Si 'euthanasie ou l'aide au suicide étaient décriminalisées, la situation ne serait
également plus la méme pour les pouvoirs publics. Une fois I'interdit de I’'homicide
aboli, la vie humaine perd le caractere intouchable qu’elle possédait jusque-la. Ce
caractere est heureusement renforcé dans notre pays par I'abolition de la peine de
mort. Ne serait-il pas paradoxal que la peine de mort soit abolie pour les uns en
méme temps qu’'on provoque cette chez d’autres? De plus, qui peut dire si les
grands malades inconscients, les personnes trés handicapées nécessitant des soins
lourds et coliteux ne seront pas sacrifiés discretement pour libérer des lits et alléger
des budgets si difficiles a controler?

En fin de vie... prendre soin, dans le respect de la dignité humaine (2005)

En quoi consiste la dignité humaine? D’apreés plusieurs philosophes, est revétu d’'une
dignité ce qui ne peut étre affecté d’aucun prix. Les objets matériels peuvent étre
transigés a des prix parfois trés élevés, I'étre humain est sans prix. (...) nous avons
été créés a 'image et a la ressemblance de Dieu (Gn 1, 26). Pour sa part, Jésus nous
dit qu'il a partie liée avec toute personne blessée ou malade : « Ce que vous faites au
plus petit d’entre les miens, c’est a moi que vous le faites » (Mt 25,40). Comment
concevoir plus éminente dignité!

Terminer sa vie avec dignité, c’est la terminer de la facon la plus humanisante
possible. On peut penser alors a ce qui permet au malade de garder son meilleur état
de conscience, de procéder a des réconciliations pacificatrices pour lui-méme et les
siens, de remplir certains devoirs a I'égard des membres de sa famille, de puiser
dans les expériences qui ont pu donner sens a sa vie et, enfin, de se mettre en
présence de Dieu et de se disposer a la grande rencontre avec Lui, en particulier
grace au sacrement des malades. Un milieu de santé qui favorise pareille démarche
rend un service éminent a la personne malade.


http://www.eveques.qc.ca/Listes/Documents/2013-09-19c.pdf
http://www.eveques.qc.ca/Listes/Documents/2013-09-19c.pdf
http://www.eveques.qc.ca/documents/2010/2010_Memoire-%20mourir%20ds%20la%20dignite.pdf
http://www.eveques.qc.ca/documents/2010/2010_Memoire-%20mourir%20ds%20la%20dignite.pdf
http://www.eveques.qc.ca/documents/2005/20051103f.html

I Le pire qui puisse leur survenir serait d’affronter leur épreuve dans une solitude
totale. De fait, dans nos centres hospitaliers et nos centres de soins de longue durée,
beaucoup de malades souffrent de solitude. A 'heure ot ils ne parviennent plus a
donner sens a ce qu'ils vivent, le regard de bonté d’'une personne qui prend soin
d’eux possede I’étonnant pouvoir de redonner du sens.

[ Tout comme notre naissance, la fin de notre vie s’avére un moment de grande
fragilité. (...) A ces heures, et plus que jamais, nous sommes confiés les uns aux
autres. De fait, beaucoup de personnes acceptent de relever ce défi en donnant le
meilleur d’elles-mémes, professionnellement ou bénévolement. Ainsi la fragilité des
uns devient, en un certain sens, une chance pour les autres et pour 'ensemble de
notre société.

CATECHISME DE L’EGLISE CATHOLIQUE

Edition définitive avec guide de lecture (1998)

I Ceux dont la vie est diminuée ou affaiblie réclament un respect spécial. Les
personnes malades ou handicapées doivent étre soutenues pour mener une vie
aussi normale que possible (no 2276).

L Quels qu’en soient les motifs et les moyens, I'’euthanasie directe consiste a mettre fin
a la vie de personnes handicapées, malades ou mourantes. Elle est moralement
irrecevable. Ainsi, une action ou une omission qui, de soi ou dans l'intention, donne
la mort afin de supprimer la douleur, constitue un meurtre gravement contraire a la
dignité de la personne humaine et au respect du Dieu vivant, son Créateur (no
2277).

L Méme si la mort est considérée comme imminente, les soins ordinairement dus a
une personne malade ne peuvent étre légitimement interrompus. L'usage des
analgésiques pour alléger les souffrances du moribond, méme au risque d’abréger
ses jours, peut étre moralement conforme a la dignité humaine si la mort n’est pas
voulue, ni comme fin ni comme moyen, mais seulement prévue et tolérée comme
inévitable. Les soins palliatifs constituent une forme privilégiée de la charité
désintéressée. A ce titre, ils doivent étre encouragés (no 2279).

L Chacun est responsable de sa vie devant Dieu qui la lui a donnée. C’est Lui qui en
reste le souverain Maitre. Nous sommes tenus de la recevoir avec reconnaissance et
de la préserver pour son honneur et le salut de nos ames. Nous sommes les
intendants et non les propriétaires de la vie que Dieu nous a confiée. Nous n’en
disposons pas (no 2280).

L Le suicide contredit l'inclination naturelle de I'étre humain a conserver et a
perpétuer sa vie. Il est gravement contraire au juste amour de soi. Il offense
également I'amour du prochain, parce qu'il brise injustement les liens de solidarité

avec les sociétés familiale, nationale et humaine a l'égard desquelles nous
demeurons obligés. Le suicide est contraire a 'amour du Dieu vivant (no 2281).

B La coopération volontaire au suicide est contraire a la loi morale (no 2282).

-7-



CONCILE VATICAN I1

Constitution pastorale sur l'Eglise dans le monde de ce temps : Gaudium et
spes (7 décembre 1965)

[ C’est par le Christ et dans le Christ que s’éclaire I'énigme de la douleur et de la mort
qui, hors de I'Evangile, nous écrase (no 22).

CONFERENCE DES EVEQUES CATHOLIQUES DU CANADA (CECC)

Déclaration sur le Projet de loi C-407 Loi modifiant le Code criminel (droit de
mourir dignement) (23 septembre 2005)

E Ces pratiques fondées sur une conception erronée de la compassion et de la liberté
constituent une menace extrémement sérieuse qui concerne tous les citoyens, et
particulierement les plus vulnérables. Le bien commun exige que la société
canadienne rejette le Projet de loi C-407, afin de maintenir I'essentielle confiance qui
doit régner entre tous les citoyens.

E En réponse aux souffrances physiques, affectives et morales des personnes de tous
ages, particuliérement les grands handicapés et les grands malades, dont ceux en
phase terminale, nous appelons tous les Canadiens et toutes les Canadiennes, y
compris nos députés, a promouvoir plutdt les soins palliatifs et les soins de fin de
vie. Une culture de la vie, dans laquelle chaque personne se sent responsable du
bien-étre des autres jusqu’a leur mort naturelle, devrait inspirer davantage notre
systéme juridique.

Résumé du mémoire « La vie et la mort dans une communauté compatissante »,

présenté par le Conseil permanent de la CECC au Comité sénatorial chargé
d’étudier la question de I'’euthanasie et de I'aide au suicide (26 octobre 1994)

E Nous dénongons toute tentative de parler de la vie comme d'un simple bien de
consommation. Nous croyons que la vie difféere essentiellement des autres biens
humains et que cette position conditionne directement nos "droits" sur elle. Dans la
tradition chrétienne, cette différence essentielle tient a l'origine divine de la vie
humaine, don de 'amour de Dieu. Nous sommes les intendants et non les maitres de
ce qui demeure toujours un don extrémement précieux.

[ Nous nous opposons a toute décriminalisation de 1'euthanasie et de 1'aide au suicide.
Les conséquences d'un assouplissement éventuel de la loi seraient nombreuses.
Nous craignons entre autres que les démunis, les pauvres, les personnes agées et
tous ceux et celles qui sont vulnérables ne deviennent 1'objet de pressions de la part
de tiers, ou d'eux-mémes, si une mort prématurée est disponible.

-8-



CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI

Déclaration sur I'’euthanasie (5 mai 1980)

E Nul ne saurait porter atteinte a la vie d'un homme innocent sans s’opposer a I'amour
de Dieu pour lui, sans violer un droit fondamental, inamissible et inaliénable, donc
sans commettre un crime d'une extréme gravité (no 3).

[ Or, il faut le dire une nouvelle fois avec fermeté, rien ni personne ne peut autoriser
que l'on donne la mort a un étre humain innocent, feetus ou embryon, enfant ou
adulte, vieillard, malade incurable ou agonisant. Personne ne peut demander ce
geste homicide pour soi ou pour un autre confié a sa responsabilité, ni méme y
consentir, explicitement ou non. Aucune autorité ne peut légitimement I'imposer, ni
méme l'autoriser. Il y a la violation d’'une loi divine, offense a la dignité de la
personne humaine, crime contre la vie, attentat contre ’humanité (no 4).

E Les analgésiques qui entrainent l'inconscience méritent toutefois une attention
particuliere. Il importe en effet non seulement de pouvoir satisfaire a ses devoirs
moraux et a ses obligations familiales, mais surtout de se préparer en pleine
connaissance a la rencontre du Christ. Aussi Pie XII rappelle-t-il « qu’il ne faut pas
sans raison grave priver le mourant de la conscience de soi (no 5).

L’EUTHANASIE : TEXTES CHOISIS PAR LES MOINES DE L’ABBAYE DE
SOLESMES. LE SARMENT / FAYARD (1990)

Pape Jean-Paul 11, a I'’Académie pontificale des sciences (14 décembre 1989)

B Telle est la mort, vue sous le regard de la foi: c’est moins le terme de la vie que
I'entrée dans une vie nouvelle sans fin. Si nous répondons librement a 'amour que
Dieu nous offre, nous aurons une nouvelle naissance, dans la joie et la lumiére (...).

Pape Jean-Paul I, a des médecins sur la leucémie (15 novembre 1985)
[ La pratique de I'euthanasie, plus ou moins manifestement proclamée, marque un

moment de régression et d’abdication de la science, et elle est en outre une offense a
la dignité du mourant et a sa personne.

Pape Jean-Paul I, au Cours d’aggiornamento culturel (6 septembre 1984

[ (...) la vie conserve toute sa valeur a n'importe quel stade de I'existence et dans
n'importe quelle condition.


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1989/december/documents/hf_jp-ii_spe_19891214_accademia-scienze_fr.html

I (...) le croyant doit acquérir une conscience toujours plus vive du caractere
intangible de toute vie humaine innocente et faire preuve d’inflexible fermeté
devant les pressions et les incitations du milieu et de la culture dominante,
fermement décidé a s’opposer a toute tentative de légalisation de I'’euthanasie (...).

L (...) la catégorie la plus nombreuse de personnes exposées au risque de devenir
victimes de I'euthanasie est constituée par les vieillards, spécialement invalides et
ne pouvant plus se suffire a eux-mémes.

L On peut donc conclure que c’est principalement par la famille que passe une reprise
efficace de 'annonce chrétienne concernant la valeur de la vie, de toute vie humaine,
méme de la vie gravement handicapée, affaiblie par 1'dge ou écrasée par la
souffrance.

Pape Jean-Paul I1, a des anesthésistes italiens (4 octobre 1984)

L L'Eglise (...) exhorte les chrétiens et tous les croyants a supporter la souffrance en
union avec le Christ, qui s’est rendu, pour notre salut, serviteur de Yahvé et hommes
des douleurs. De fait, dans la souffrance —que l'on ne peut ni toujours ni
entierement éliminer—, le croyant trouve la force de se purifier et de coopérer au
salut de ses freres.

Congrégation pour la doctrine de la foi, Déclaration sur I'avortement
provoqué (18 novembre 1974)

I Insufflée par le Créateur, c’est par lui qu’elle (la vie) est reprise. Elle reste sous sa
protection : le sang de 'homme crie vers lui et il en demandera compte, « car a
I'image de Dieu I'homme a été fait ». Le commandement de Dieu est formel : « Tu ne
tueras point ». En méme temps qu’'un don, la vie est une responsabilité recue comme
un « talent », elle doit étre mise en valeur. Pour la faire fructifier, beaucoup de taches
s’offrent a 'homme en ce monde, auxquelles il ne doit pas se soustraire; mais plus
profondément, le chrétien sait que la vie éternelle dépend pour lui de ce qu'avec la
grace de Dieu il aura fait de sa vie sur terre (no 5).

L Le premier droit d'une personne humaine, c’est sa vie (...), condition de tous les
autres. Aussi doit-il étre plus que tout autre protégé. Il n’appartient pas a la société
(...) de reconnaitre ce droit a certains et non a d’autres : toute discrimination est
inique (...). Ce n’est pas la reconnaissance par autrui qui fait ce droit, il la précede; il
exige d’étre reconnu et il est strictement injuste de le refuser (no 11).

L Une discrimination fondée sur les diverses époques de la vie n’est pas plus justifiée

que toute autre. Le droit a la vie reste entier chez un vieillard, méme tres diminué;
un malade incurable ne I'a pas perdu (no 12).

-10-



Pape Paul VI, a la télévision francaise (27 janvier 1971)

Il y a des valeurs qui sont comme la pierre de touche d'une civilisation; si 'on y
porte attente, c’est 'homme lui-méme qui est menacé. Ainsi, attenter a la vie
humaine, sous quelque prétexte que ce soit et sous quelque forme qu’on I'envisage,
c’est méconnaitre I'une de ces valeurs essentielles a notre civilisation.

(...) toute vie est sacrée. A 'exception de la légitime défense, rien n’autorise jamais
un homme a disposer de la vie d’un autre, pas plus que de la sienne propre. A
contre-courant, s’il le faut, de ce qu’on pense et de ce qu’on dit parfois autour de
nous, répétons-le sans nous lasser: toute vie humaine doit étre absolument
respectée ; de méme que 'avortement, I'’euthanasie est un homicide.

Secrétaire d’Etat du Vatican, aux Associations médicales catholiques (3
octobre 1970)

C’est une tentation, en effet, que de vouloir attenter a la vie de 'homme sous le
fallacieux prétexte de lui procurer une mort douce et tranquille, plutét que de le voir
continuer une vie désespérante ou une agonie atroce. Sans le consentement du
malade, I'euthanasie est un homicide; son consentement en fait un suicide. Ce qui est
moralement un crime ne saurait, sous aucun prétexte, devenir légal.

Pape Jean XXIII, « Pacem in terris » (1963)

Le fondement de toute société bien ordonnée et féconde, c’est le principe que tout
étre humain est une personne, c’est-a-dire une nature douée d’intelligence et de
volonté libre. Par la-méme il est sujet de droits et de devoirs, découlant les uns des
autres, ensemble et immédiatement, de sa nature: aussi sont-ils universels,
inviolables, inaliénables. (no 9) (...) le droit a la vie entraine le devoir de la
conserver (no 29).

Pape Pie XII, a des médecins et anesthésistes (22 novembre 1957)

La raison naturelle et la morale chrétienne disent que 'homme (et quiconque est
chargé de prendre soin de son semblable) a le droit et le devoir, en cas de maladie
grave, de prendre les soins nécessaires pour conserver la vie et la santé.

-11-



ORGANISME CATHOLIQUE POUR LA VIE ET LA FAMILLE (OCVF)

TOUS LES DOCUMENTS DE L’OCVF SONT DISPONIBLES AU (613) 241-9461, POSTE 161,

OU EN LIGNE : WWW.OCVF.CA.

Une stratégie pancanadienne de soins palliatifs et de in de vie? Oui. Au plus

vite!

Il nous faut décider du genre de société dans laquelle nous voulons vivre, nous
rappelant toujours que notre attitude envers les plus vulnérables traduit notre
niveau de civilisation. Désirons-nous un pays ou la douleur et la souffrance
physique, psychologique, sociale et spirituelle sont soulagées grace a un systéme
national de soins palliatifs, ou un pays ou certains citoyens sont autorisés a en tuer
d’autres - les malades, les souffrants... ceux qui sont considérés comme un poids?

Une réflexion sérieuse s’'impose. Que risque-t-il d’arriver si nous donnons aux
médecins la permission de tuer, alors que les cofits des services de santé ne cessent
de croitre et que les budgets requis ne sont pas au rendez-vous? Il est temps de
réaliser qu'un homicide reste un homicide et non un soin, peu importe
I'euphémisme utilisé pour le dissimuler-.. .

Une question de solidarité - Mémoire présenté au Comité parlementaire sur
les soins de fin de vie

Nous sommes a un tournant décisif. Il nous faut choisir quel genre de pays nous
voulons en nous souvenant que l'attitude d'une société envers ses membres les plus
vulnérables est un signe de son degré de civilisation. « La présence attentive aupres
de celui qui s’en va est souvent (...) une expérience éprouvante. Ceux qui ont su
dépasser leurs peurs et se rendre ainsi disponibles reconnaissent cependant qu'’ils
ont recu plus qu’ils n’ont donné. De toute facon, cette présence est une des formes
les plus hautes témoigner d’'une véritable compassion envers ceux qui étaient en
train de quitter tout ce qu’ils avaient et ceux qu’ils aimaient, nous pouvons, en
témoins de I'Evangile, redire la parole méme du Christ : « En vérité, je vous le
déclare, chaque fois que vous 'avez fait a 'un de ces petits qui sont les miens, c’est a
moi que vous 'avez fait «(Mt 25,40). »

Bloquons le Projet de 1oi C-384 - Tout de suite!

Des arguments clairs et précis pour contrer cette tentative de légalisation de
I'euthanasie et du suicide assisté. Tres utiles pour rédiger des lettres a I'intention de
nos députés fédéraux et des médias.

Légaliser I'’euthanasie et le suicide assisté : que faut-il craindre?

Quel impact aurait la 1égalisation de ces pratiques sur nos vies et sur la société? De
courtes réflexions pour clarifier une situation tres complexe.

-12-



http://www.ocvf.ca/
http://www.colf.ca/index.php/fr/en-action/item/202-canadian-palliative-and-end-of-life-care-strategy
http://www.colf.ca/index.php/fr/en-action/item/202-canadian-palliative-and-end-of-life-care-strategy
http://www.colf.ca/index.php/fr/en-action/item/63-a-matter-of-solidarity-brief-presented-to-the-parliamentary-committee-on-palliative-and-compassionate-care
http://www.colf.ca/index.php/fr/en-action/item/63-a-matter-of-solidarity-brief-presented-to-the-parliamentary-committee-on-palliative-and-compassionate-care
http://www.colf.ca/index.php/fr/en-action/item/43-stop-bill-c-384
http://www.colf.ca/images/docs/c-384--encart%20feuillet%20paroissial-v2.pdf

Euthanasie et suicide assisté : des réponses, de toute urgence!

Les questions de vie et de mort soulévent toujours des débats passionnés. Ne faut-il
pas autoriser ces pratiques par respect de la liberté et de la dignité des malades?
N’a-t-on pas le droit de mourir au moment et dans les circonstances qui nous
conviennent? Ne doit-on pas, par compassion, acquiescer a la demande d’une
personne malade qui veut mourir? Dans cette brochure au style simple et accessible,
I'Organisme catholique pour la vie et la famille (OCVF) répond a 14 questions. Un
outil de choix pour qui veut se renseigner avant d’intervenir efficacement dans le
débat public.

Guide d’atelier - Euthanasie et suicide assisté : des réponses, de toute
urgence!

Nous savons que tous nos autres droits découlent de notre droit a la vie. Nous
savons aussi que le respect de la vie, le respect de la dignité et de la valeur inhérente
et inaliénable de chaque personne humaine, de sa conception a sa mort naturelle,
est un élément fondamental de la foi chrétienne. Ce respect est essentiel a la vie en
société. Un important défi nous attend a I'heure actuelle : celui de proposer a nos
familles, a nos collegues de travail et a nos amis notre vision des choses inspirée de
I'Evangile. Ce guide d’animation permettra la tenue d’ateliers dans des milieux
variés.

« Vivre, souffrir et mourir... pourquoi? »

Au nom de la liberté, des voix s’élévent aujourd’hui pour réclamer le « droit de
mourir » lorsque la maladie semble rendre la vie trop lourde a porter. Se pose alors
la question du pourquoi de I'existence et du pourquoi de la souffrance. Les chrétiens
trouvent réponse a ces interrogations dans I’Evangile. C’est 1a qu'ils se découvrent
intendants —et non pas maitres— de leur vie.

Ce dépliant congu par I'Organisme catholique pour la vie et la famille (OCVF) offre
aux personnes malades comme aux bien portantes l'occasion de saisir ou
d’approfondir la signification inattendue que le Christ vient donner a nos vies et a
nos souffrances. Beaucoup trouvent en Lui la source de leur persévérance, de leur
espérance, et méme de leur joie dans I'adversité.

Lettre adressée aux députés et sénateurs (25 octobre 2005)

Sous prétexte de « compassion » et pour assurer une mort soi-disant « digne » aux
personnes qui la réclament, le Projet de loi C-407 invite a une discrimination
flagrante a I'égard des personnes en perte d’autonomie et en fin de vie. Désormais,
au Canada, certaines vies auraient plus de valeur que d’autres. Or, jusqu’a son terme
naturel, la vie de chaque Canadien et de chaque Canadienne possede une méme
valeur intrinseque et inviolable.

Les citoyens canadiens atteints par la maladie, qu’ils soient jeunes ou agés, n’ont pas

besoin d'une loi qui permette a quiconque de les tuer ou de les aider a se suicider.
Ceux d’ailleurs qui réclament la mort ne le font pas toujours a cause de leur

13-


http://www.colf.ca/images/pubs-downloads/LIF-001-F.pdf
http://www.colf.ca/index.php/fr/ateliers/item/196-euthanasia-and-assisted-suicide-urgent-questions-workshop-guide
http://www.colf.ca/index.php/fr/ateliers/item/196-euthanasia-and-assisted-suicide-urgent-questions-workshop-guide
http://www.colf.ca/images/pubs-downloads/LIF-008-F.pdf
http://www.colf.ca/index.php/fr/en-action/item/46-letter-to-all-senators-and-members-of-parliament-strongly-opposing-bill-c-407-on-the-legalization-of-euthanasia-and-assisted-suicide

souffrance; pour beaucoup, il s’agit d’'un appel au secours face a la solitude et au
sentiment d’étre un poids pour les autres.

I La réponse a leur cri est une présence attentive, remplie de chaleur humaine et
d’amour. Ils ont besoin de I'attention, de I’écoute et de I'affection de leurs proches et
du personnel soignant pour supporter leur souffrance avec dignité. Pour leur part,
nos familles ont besoin du soutien de I'Etat et de la société pour assumer leurs
responsabilités a I'égard de leurs membres malades, vieillissants et mourants. Elles
n’ont pas besoin d’'une loi qui les autorise a les éliminer.

[ Par ailleurs, si nous nous opposons fortement a I'euthanasie et au suicide assisté,
nous ne sommes pas opposés a la cessation justifiée d'un traitement
disproportionné — souvent faussement présentée comme de I'euthanasie
«passive», et qui constitue en réalit¢é un refus moralement acceptable
d’acharnement thérapeutique.

L Nous le répétons : il faut éliminer la souffrance et non le malade, la douleur et non le
mourant. Un gouvernement qui autorise le meurtre de certains de ses citoyens
engage son pays dans une voie indigne d’'une nation civilisée.

PAPE FRANCOIS

Exhortation apostolique du pape Francois, Evangelii Gaudium

L De méme que le commandement de “ne pas tuer” pose une limite claire pour assurer
la valeur de la vie humaine, aujourd’hui, nous devons dire “non a une économie de
I'exclusion et de la disparité sociale”. Une telle économie tue. Il n’est pas possible
que le fait qu’'une personne agée réduite a vivre dans la rue, meure de froid ne soit
pas une nouvelle, tandis que la baisse de deux points en bourse en soit une. Voila
I'exclusion. On ne peut plus tolérer le fait que la nourriture se jette, quand il y a des
personnes qui souffrent de la faim. C’est la disparité sociale. Aujourd’hui, tout entre
dans le jeu de la compétitivité et de la loi du plus fort, ou le puissant mange le plus
faible. Comme conséquence de cette situation, de grandes masses de population se
voient exclues et marginalisées : sans travail, sans perspectives, sans voies de sortie.
On considére I'étre humain en lui-méme comme un bien de consommation, qu'on
peut utiliser et ensuite jeter. Nous avons mis en route la culture du “déchet” qui est
méme promue. Il ne s’agit plus simplement du phénomene de I'exploitation et de
I'oppression, mais de quelque chose de nouveau : avec I'exclusion reste touchée,
dans sa racine méme, 'appartenance a la société dans laquelle on vit, du moment
qu’en elle on ne se situe plus dans les bas-fonds, dans la périphérie, ou sans pouvoir,
mais on est dehors. Les exclus ne sont pas des ‘exploités’, mais des déchets, ‘des
restes’(no 53).

Lettre encyclique du pape Francois, Lumen Fidei (2013)

L Le chrétien sait que la souffrance ne peut étre éliminée, mais qu’elle peut recevoir
un sens, devenir acte d’amour, confiance entre les mains de Dieu qui ne nous

-14-


http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html

abandonne pas et, de cette maniére, étre une étape de croissance de la foi et de
I'amour. En contemplant I'union du Christ avec le Pére, méme au moment de la
souffrance la plus grande sur la croix (cf. Mc 15, 34), le chrétien apprend a participer
au regard méme de Jésus. Par conséquent la mort est éclairée et peut étre vécue
comme l'ultime appel de la foi, 'ultime « Sors de la terre », I'ultime « Viens ! »
prononcé par le Pére, a qui nous nous remettons dans la confiance qu’il nous rendra
forts aussi dans le passage définitif (no 56).

I A ’homme qui souffre, Dieu ne donne pas un raisonnement qui explique tout, mais il
offre sa réponse sous la forme d’'une présence qui accompagne, d’'une histoire de
bien qui s’unit a chaque histoire de souffrance pour ouvrir en elle une trouée de
lumiére. Dans le Christ, Dieu a voulu partager avec nous cette route et nous offrir
son regard pour y voir la lumiére. Le Christ est celui qui, en ayant supporté la
souffrance, « est le chef de notre foi et la porte a la perfection » (He 12, 2) (no 57).

PAPE BENOIT XVI

Aux participants de ’Assemblée pléniére du Conseil pontifical pour la famille
(5 avril 2008)

I En beaucoup de lieux il semble par ailleurs que progresse la "culture de la mort", qui
menace également la saison du troisiéme age. Avec une insistance croissante, on en
vient méme a proposer l'euthanasie comme solution pour résoudre certaines
situations difficiles. La vieillesse, avec ses problemes liés également au nouveaux
contextes familiaux et sociaux, a cause du développement moderne, doit étre
évaluée avec attention et toujours a la lumiere de la vérité sur 'homme, sur la
famille et sur la communauté. Il faut toujours réagir avec force a ce qui déshumanise
la société. Les communautés paroissiales et diocésaines sont interpellées avec force
par ces problématiques et elles essaient de répondre aux exigences modernes des
personnes agées. Il existe des associations et des mouvements ecclésiaux qui ont
embrassé cette cause importante et urgente. Il faut s'unir pour vaincre ensemble
toute forme d'émargination, parce qu'ils ne sont pas les seuls - grands-peéres,
grands-meéres, personnes agées - a étre victimes de la mentalité individualiste, c'est
le cas de tout le monde. Si les grands-parents, comme 1'on dit souvent, constituent
une ressource précieuse, il faut mettre en ceuvre des choix cohérents qui permettent
de la valoriser au mieux.

Encvcligue de Pape Benoit XVI, Spe salvi, n. 38

L La mesure de l'humanité se détermine essentiellement dans son rapport a la
souffrance et a celui qui souffre. Cela vaut pour chacun comme pour la société. Une
société qui ne réussit pas a accepter les souffrants et qui n'est pas capable de
contribuer, par la compassion, a faire en sorte que la souffrance soit partagée et
portée aussi intérieurement est une société cruelle et inhumaine. Cependant, la
société ne peut accepter les souffrants et les soutenir dans leur souffrance, si chacun

-15-


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080405_pc-family_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080405_pc-family_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi_en.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi_en.html

n'est pas lui-méme capable de cela et, d'autre part, chacun ne peut accepter la
souffrance de l'autre si lui-méme personnellement ne réussit pas a trouver un sens a
la souffrance, un chemin de purification et de maturation, un chemin d'espérance.
Accepter l'autre qui souffre signifie, en effet, assumer en quelque maniére sa
souffrance, de facon qu'elle devienne aussi la mienne ... (no 38).

Pour la célébration de la Journée mondiale de la paix : La personne humaine,
cceur de la paix (1 Janvier 2007)

[ En ce qui concerne le droit a la vie, on doit dénoncer toutes les terribles violations
qui lui sont faites dans notre société: outre les victimes des conflits armés, du
terrorisme et des multiples formes de violence, il y a les morts silencieuses
provoquées par la faim, par I'avortement, par l'expérimentation sur les embryons et
par l'euthanasie. Comment ne pas voir en tout cela un attentat a la paix? (no 5).

PAPE JEAN-PAULII

L’Evangile de la vie : Evangelium Vitae (1995)

I (...) lorsque la mort s’annonce imminente et inévitable, on peut en conscience
«renoncer a des traitements qui ne procureraient qu'un sursis précaire et pénible
de la vie, sans interrompre pourtant les soins normaux dus au malade en pareil cas.
Il est certain que I'obligation morale de se soigner et de se faire soigner existe, mais
cette obligation doit étre confrontée aux situations concretes; c’est-a-dire qu’il faut
déterminer si les moyens thérapeutiques dont on dispose sont objectivement en
proportion avec les perspectives d’amélioration. Le renoncement a des moyens
extraordinaires ou disproportionnés n’est pas équivalent au suicide ou a
'euthanasie; il traduit plutét I'acceptation de la condition humaine devant la mort
(no 65).

L Partager 'intention suicidaire d’'une autre personne et I'aider a la réaliser, par ce
que qu’on appelle le «suicide assisté », signifie que 1'on se fait collaborateur, et
parfois soi-méme acteur, d'une injustice qui ne peut jamais étre justifiée, méme si
celarépond a une demande (no 66).

L (...) on doit dire de l'euthanasie qu’elle est une fausse pitié, et plus encore une
inquiétante « perversion » de la pitié; en effet, la vraie « compassion » rend solidaire
de la souffrance d’autrui, mais elle ne supprime pas celui dont on ne peut supporter
la souffrance (no 66).

L On atteint ensuite le sommet de l'arbitraire et de l'injustice lorsque certaines
personnes, médecins ou législateurs, s’arrogent le pouvoir de décider qui doit vivre
et qui doit mourir. Cela reproduit la tentation de 'Eden: devenir comme Dieu,
« connaitre le bien et le mal» (cf. Gn 3,5). Mais Dieu seul a le pouvoir de faire
mourir et de faire vivre : « C’est moi qui fais mourir et qui fais vivre » (Dt 32,39; cf.
2R 5,7; 1S 2,6). Il fait toujours usage de ce pouvoir selon un dessein de sagesse et

-16-



http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae_fr.html

d’amour, et seulement ainsi. Quand 'homme usurpe ce pouvoir, dominé par une
logique insensée et égoiste, 'usage qu’il en fait le conduit inévitablement a I'injustice
et a la mort. La vie du plus faible est alors mise entre les mains du plus fort; dans la
société, on perd le sens de la justice et 'on mine a sa racine la confiance mutuelle,
fondement de tout rapport vrai entre les personnes (no 66).

L La demande qui monte du cceur de I'homme dans sa supréme confrontation avec la
souffrance et la mort, spécialement quand il est tenté de se renfermer dans le
désespoir et presque de s’y anéantir, est surtout une demande d’accompagnement,
de solidarité et de soutien dans I'épreuve. C’est un appel a I'aide pour continuer
d’espérer, lorsque tous les espoirs humains disparaissent (no 67).

I La certitude de l'immortalité future et l'espérance de la résurrection promise
projettent une lumiere nouvelle sur le mystere de la souffrance et de la mort; elles
mettent au cceur du croyant une force extraordinaire pour s’en remettre au dessein
de Dieu (no 67).

Message pour la Journée mondiale des malades (Lourdes-France, 11 Février
2004)

L Dans la mort et la résurrection du Rédempteur, la souffrance humaine trouve son
sens le plus profond et sa valeur salvifique. Tout le poids des vicissitudes et des
souffrances de 'humanité est condensé dans le mystere d'un Dieu qui, assumant
notre nature humaine, s'est anéanti jusqu'a se faire "péché pour nous" (2 Co 5, 21).
Sur le Golgotha, Il s'est chargé des fautes de tous les hommes et, dans la solitude de
I'abandon, Il a crié vers son Pére: "Pourquoi m'as-tu abandonné?" (Mt 27, 46).

Du paradoxe de la Croix jaillit la réponse a nos questions les plus angoissantes. Le
Christ souffre pour nous: Il a pris sur Lui la souffrance de tous les hommes et Il I'en
délivre. Le Christ souffre avec nous, nous offrant la possibilité de partager avec Lui
nos souffrances. La souffrance humaine, unie a celle du Christ, devient moyen de
salut. Voila pourquoi le croyant peut dire avec saint Paul: "En ce moment, je trouve
ma joie dans les souffrances que j'endure pour vous, et je compléte en ma chair ce
qui manque aux épreuves du Christ pour son Corps, qui est I'Eglise” (Col 1, 24). La
souffrance, acceptée avec foi, devient la porte d'entrée dans le mystere de la
souffrance rédemptrice du Seigneur. Une souffrance qui n'enléve plus ni la paix ni le
bonheur, car elle est éclairée par la lumiére éclatante de la résurrection (no 4)

Message pour la Journée mondiale des malades (2003)

[ « En Amérique, comme en d’autres parties du monde, un modele de société ou
dominent les puissants, excluant et méme éliminant les faibles, semble aujourd’hui
se profiler: je pense ici aux enfants non nés, victimes sans défense de 'avortement;
aux personnes agées et aux malades incurables, parfois objet d’euthanasie; et a tant

-17-


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_20031203_world-day-of-the-sick-2004_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_20031203_world-day-of-the-sick-2004_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_20030207_world-day-of-the-sick-2003_fr.html

d’autres étres humains mis en marge par la société de consommation et par le
matérialisme. Et je ne puis oublier le recours non nécessaire a la peine de mort [...].
Un tel modele de société porte 'empreinte de la culture de mort et est donc opposé
au message évangélique» (Exhortation apostolique post-synodale Ecclesia in
America, n. 63). Face a cette préoccupante réalité, comment ne pas placer, parmi les
priorités pastorales, la défense de la culture de la vie ? Les catholiques qui
travaillent dans le domaine médical et sanitaire ont la tiche urgente de faire leur
possible pour défendre la vie lorsqu’elle est dans un plus grave danger, en agissant
avec une conscience correctement formée, selon la doctrine de I'Eglise (no 2).

Message pour la Journée mondiale des malades (2002)

[ Afin de découvrir le sens fondamental et définitif de la souffrance, "nous devons
tourner nos regards vers la révélation de I'amour divin, source ultime du sens de
tout ce qui existe" (Salvifici doloris, n. 13). La réponse a la question de la signification
de la souffrance a été "donnée par Dieu a 'homme dans la Croix de Jésus-Christ"
(ibid., n. 13). La souffrance, séquelle du péché originel, revét un sens nouveau; elle
devient participation a I'oeuvre salvifique de Jésus-Christ (cf. Catéchisme de I'Eglise
catholique, n. 1521). A travers la souffrance sur la Croix, le Christ a vaincu le mal et
nous a permis également de le surmonter. Nos souffrances acquierent un sens et
une valeur lorsqu'elles sont unies aux siennes. En tant que Dieu et homme, le Christ
a assumé les souffrances de I'humanité et en lui, la souffrance humaine elle-méme
acquiert une signification rédemptrice. Dans cette union entre 'humain et le divin,
la souffrance produit le bien et remporte la victoire sur le mal. En exprimant ma
profonde solidarité avec tous ceux qui souffrent, je prie sincérement pour que la
célébration de la Journée mondiale du Malade représente pour eux un moment
providentiel qui ouvre un nouvel horizon de signification pour leur vie.

La foi nous enseigne a rechercher la signification ultime de la souffrance dans la
Passion, la Mort et la Résurrection du Christ. La réponse chrétienne a la douleur et a
la souffrance n'est jamais la passivité. Poussée par la charité chrétienne, qui trouve
son expression supréme dans la vie et dans 1'oeuvre de Jésus qui "a passé en faisant
le bien" (Ac 10, 38), I'Eglise va a la rencontre des malades et de ceux qui souffrent,
leur apportant réconfort et espérance. Il ne s'agit pas d'un simple exercice de
bienfaisance, mais d'un geste motivé par la compassion et la sollicitude, qui conduit
a l'assistance et au service dévoué. Cela comporte en ultime analyse le don généreux
de soi aux autres, et en particulier a ceux qui souffrent (cf. Salvifici doloris, n. 29). La
parabole évangélique du Bon Samaritain explique bien les tres nobles sentiments et
la réponse d'une personne confrontée a un autre étre humain qui souffre et qui est
dans le besoin. Un Bon Samaritain est quelqu'un qui s'arréte pour répondre aux
besoins de tous ceux qui souffrent (no 2).

Message pour la Journée mondiale des malades (2001)

L Promouvoir la "santé de tous" est un devoir fondamental pour chaque membre de la
Communauté internationale; pour les chrétiens ensuite, il s'agit d'un engagement
intimement lié au témoignage de leur foi. Ils savent qu'ils doivent proclamer de

-18-


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_22011999_ecclesia-in-america_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_22011999_ecclesia-in-america_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_20010813_world-day-of-the-sick-2002_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris_fr.html
http://www.vatican.va/archive/ccc/index_fr.htm
http://www.vatican.va/archive/ccc/index_fr.htm
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_20000822_world-day-of-the-sick-2001_fr.html

facon concrete I'Evangile de la vie, en promouvant son respect et en refusant toute
forme d'attentat contre celle-ci, de l'avortement a l'euthanasie. C'est dans ce
contexte que se situe également la réflexion sur l'utilisation des ressources
disponibles: leur limitation exige de fixer des critéeres moraux clairs visant a
illuminer les décisions des patients ou de leurs tuteurs face a des traitements
extraordinaires, coliteux et risqués. De toute facgon, il faudra éviter de tomber dans
des formes d'acharnement thérapeutique (cf. Evangelium vitae, n. 65) (no 5).

Message pour la Journée mondiale des malades (2000)

L Au crépuscule du second millénaire . . . on ne peut pas dire que I'humanité ait fait
tout ce qui est nécessaire afin de soulager le poids immense de la souffrance qui
pese sur les personnes, les familles et sur des sociétés entieres.

Au contraire, il semble, en particulier au cours de ce dernier siécle, qu'au fleuve de
douleur humaine, déja important en raison de la fragilité de la nature humaine et de
la blessure du péché originel, se soient ajoutées les souffrances infligées par les
mauvais choix des personnes et des Etats: je pense aux guerres qui ont ensanglanté
ce siecle, sans doute plus que tout autre, de I'histoire tourmentée de I'humanité; je
pense aux formes de maladie largement répandues comme la toxicomanie, le SIDA,
les maladies dues a la dégradation des grandes villes et de I'environnement; je pense
a la recrudescence de la petite et grande criminalité et aux projets d'euthanasie . . .
Dans le méme temps, avec I'éclipse de la foi, en particulier dans le monde sécularisé,
s'ajoute une ultérieure et grave cause de souffrance, celle de ne plus savoir saisir le
sens salvifique de la douleur et le réconfort de I'espérance eschatologique (no 2).

L [[]l faut reconnaitre que, malheureusement, dans de nombreux cas, le progrés
économique, scientifique et technique n'a pas été accompagné par un véritable
progres centré sur la personne et sur la dignité inviolable de tout étre humain. Les
conquétes remportées dans le domaine de la génétique, fondamentales pour la
santé, et, en particulier pour la protection de la vie naissante, deviennent elles-
mémes l'occasion de sélections inadmissibles, de manipulations insensées,
d'intéréts contraires au développement authentique, entrainant des résultats
souvent bouleversants. On enregistre, d'une part, des efforts considérables pour
prolonger la vie et méme pour la procréer de fagon artificielle; mais 1'on ne permet
pas, d'autre part, de naitre a celui qui a déja été concu et 'on accélére la mort de
celui que 1'on ne considére plus utile. Et encore: tandis que I'on valorise a juste titre
la santé en multipliant les initiatives visant a la promouvoir, arrivant parfois a une
sorte de culte du corps et a la recherche hédoniste de 1'efficacité physique, 1'on est
dans le méme temps réduit a considérer la vie comme une simple marchandise de
consommation, donnant lieu a de nouvelles formes d'exclusion pour les personnes
handicapées, les personnes agées et les malades en phase terminale (no 5).

L C'est en particulier vers le Christ souffrant et ressuscité que se tourne notre regard...
En assumant la condition humaine, le Fils de Dieu a accepté de la vivre sous tous ses
aspects, y compris la douleur et la mort, en accomplissant dans sa personne les
paroles prononcées lors de la derniere Céne: «Nul n'a plus grand amour que celui-ci:
donner sa vie pour ses amis» (Jn 15, 13). En célébrant I'Eucharistie, les chrétiens
annoncent et réalisent le sacrifice du Christ, «dont la meurtrissure [nous] a guéris»

-19-


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_19990806_world-day-of-the-sick-2000_fr.html

(L P2, 25) et, s'unissant a Lui, «conservent dans leurs propres souffrances une
parcelle tout a fait particuliere du trésor infini de la Rédemption du monde, et
peuvent partager ce trésor avec les autres» (Salvifici doloris, n. 27).

[ L'imitation de Jésus, Serviteur souffrant, a conduit de grands saints et de simples
croyants a faire de la maladie et de la douleur une source de purification et de salut
pour eux et pour les autres. Que de grandes perspectives de sanctification
personnelle et de coopération au salut du monde le chemin tracé par le Christ et par
tant de ses disciples ouvre-t-il a ses freres et soeurs malades! Il s'agit d'un parcours
difficile, car I'hnomme ne trouve pas seul le sens de la souffrance et de la mort, mais
d'un parcours toujours possible avec l'aide de Jésus, Maitre et Guide intérieur
(cf. Salvifici doloris, nn. 26-27).

I De méme que la résurrection a transformé la plaie du Christ en source de guérison
et de salut, ainsi, pour chaque malade, la lumiére du Christ ressuscité est la
confirmation que la voie de la fidélité a Dieu dans le don de soi jusqu'a la Croix peut
vaincre et est capable de transformer la maladie méme en source de joie et de
résurrection. N'est-ce pas la I'annonce qui retentit au coeur de chaque célébration
eucharistique lorsque 1'Assemblée proclame: «Nous annongons ta mort, Seigneur,
nous proclamons ta résurrection, dans l'attente de ta venue»? Les malades, envoyés
eux aussi comme ouvriers a la vigne du Seigneur (cf. Christifideles laici, n. 53),
peuvent offrir a travers leur exemple une contribution précieuse a 1'évangélisation
d'une culture qui tend a occulter I'expérience de la souffrance, s'empéchant d'en
saisir le sens profond avec ses encouragements intrinséques a une croissance
humaine et chrétienne (no 7).

Message pour la Journée mondiale des malades (1999)

... A l'école de celui qui souffre, sachez saisir, a travers une sollicitude pleine
d'amour, les raisons profondes du mystere de la souffrance. Que la douleur dont
vous étes les témoins serve de mesure a la réponse de dévouement que I'on attend
de vous. Et en rendant ce service a la vie, soyez ouverts a la collaboration de tous,
car «la question de la vie, de sa défense et de sa promotion n'est pas la prérogative
des seuls chrétiens... Il y a assurément dans la vie une valeur sacrée et religieuse,
mais en aucune maniére on ne peut dire que cela n'interpelle que les croyants»
(Lett. enc. Evangelium vitae, n. 101). Et puisque celui qui souffre ne demande que de
l'aide, acceptez donc l'aide de tous, lors-qu'elle désire se traduire en réponse
d'amour.

Message Pour la Journée mondiale des malades (1998)

L Le Christ n'est pas venu pour nous Oter nos peines mais pour les partager et les
assumer, en leur conférant une valeur salvifique : en partageant notre condition
humaine, avec ses limites et ses souffrances, Il I'a rachetée. Le salut accompli par
Lui, préfiguré dans la guérison des malades, ouvre des horizons d'espérance a ceux
qui traversent la dure étape de la souffrance (no 2).

-20-


file:///C:/Users/peter.CONCACAN/Desktop/n%20the%20school%20of%20those%20who%20suffer,%20may%20you%20understand%20through%20loving%20kindness%20the%20profound%20reasons%20for%20the%20mystery%20of%20suffering.%20May%20the%20pain%20you%20witness%20be%20the%20measure%20of%20the%20dedicated%20response%20expected%20of%20you.%20And%20in%20rendering%20this%20service%20to%20life,%20be%20open%20to%20the%20collaboration%20of%20all,%20because
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_29061997_world-day-of-the-sick-1998_fr.html

Message pour la Journée mondiale des malades (1995)

I La valorisation de la souffrance et son offrande pour le salut du monde sont déja en
soi une action et une mission de paix, car du témoignage courageux des faibles, des
malades et de ceux qui souffrent peut naitre la plus haute contribution qui soit a la
paix. En effet, la souffrance appelle une communion spirituelle plus profonde en
favorisant, d'une part, le retour a une meilleure qualité de vie, et en promouvant,
d'autre part, un engagement convaincu pour établir la paix entre les hommes.

Le croyant sait que, en s'associant aux souffrances du Christ, il devient un
authentique artisan de paix. C'est la un mystére insondable, mais dont on peut
constater les fruits évidents tout au long de I'histoire de 1'Eglise et, plus
particulierement, dans la vie des saints. S'il existe une souffrance qui provoque la
mort, il y a aussi, selon le plan de Dieu, une souffrance qui mene a la conversion et a
la transformation du cceur de 'homme (cf. 2 Co 7, 10) : c'est la souffrance qui, en
tant que complément dans sa propre chair a « ce qui manque » a la Passion du Christ
(cf. Col 1, 24), devient cause et source de joie, parce qu'elle est génératrice de vie et
de paix (no 4).

L Bien chers freres et sceurs qui souffrez dans votre corps et votre esprit, je vous
souhaite a tous de savoir reconnaitre et accueillir I'appel de Dieu a étre des artisans
de paix par l'offrande de votre souffrance. 1l n'est pas facile de répondre a un appel
aussi exigeant. Regardez toujours avec confiance vers Jésus « Serviteur souffrant »,
en lui demandant la force de transformer en don 1'épreuve qui vous afflige. Ecoutez
avec foi sa voix qui redit a chacun d'entre vous : « Venez a moi, vous tous qui peinez
et ployez sous le fardeau, et moi je vous soulagerai » (Mt 11, 28) (no 5).

Lettre apostolique sur le sens chrétien de la souffrance humaine : Salvifici
doloris (11 février 1984)

L Le Christ va au devant de sa passion et de sa mort en pleine conscience de la mission
qu'il doit accomplir précisément de cette maniere. C'est précisément par cette
souffrance qu'il doit faire en sorte « que I'homme ne périsse pas mais ait la vie
éternelle ». C'est précisément par sa Croix qu'il doit atteindre les racines du mal
enfoncées dans l'histoire de 'homme et dans I'ame humaine. C'est précisément par
sa Croix qu'il doit accomplir I'oeuvre du salut (no 16).

L Le Christ n’explique pas abstraitement les raisons de la souffrance, mais avant tout il
dit: « Suis-moi »! Viens! Prends part avec ta souffrance a cette ceuvre de salut du
monde qui s’accomplit par ma propre souffrance! Par ma Croix! Au fur et a mesure
que 'homme prend sa croix, en s’'unissant spirituellement a la Croix du Christ, le
sens salvifique de la souffrance se manifeste davantage a lui. (...) Surmonter le
sentiment d’inutilité de la souffrance, impression qui est parfois profondément
enracinée dans la souffrance humaine, devient une source de joie (nos 26-27).

-21-


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/sick/documents/hf_jp-ii_mes_21111994_world-day-of-the-sick-1995_fr.html

En suivant la parabole évangélique (du bon Samaritain), on pourrait dire que la
souffrance, présentant des visages si divers a travers le monde humain, s’y trouve
également pour libérer dans ’homme ses capacités d’aimer, trés précisément ce don
désintéressé du propre « moi » au profit d’autrui, de ceux qui souffrent. Le monde de
la souffrance humaine ne cesse d’appeler, pour ainsi dire, un monde autre : celui de
I'amour humain; et cet amour désintéressé, qui s’éveille dans le cceur de I'homme et
se manifeste dans ses actions, il le doit en un certain sens a la souffrance (no 29).

-22-



	Paroles d’Église
	ACADÉMIE PONTIFICALE POUR LA VIE
	Le respect de la dignité de la personne mourante. Considérations éthiques sur l'euthanasie (9 décembre 2000)
	La dignité du mourant (Ve Assemblée générale, 24-27 février 1999)
	Assemblée des évêques catholiques du Québec (AECQ)

	En fin de vie… prendre soin, dans le respect de la dignité humaine (2005)
	Catéchisme de l’Église catholique

	Édition définitive avec guide de lecture (1998)
	Concile Vatican II

	Constitution pastorale sur l’Église dans le monde de ce temps : Gaudium et spes (7 décembre 1965)
	Conférence des évêques catholiques du Canada (CECC)

	Déclaration sur le Projet de loi C-407 Loi modifiant le Code criminel (droit de mourir dignement) (23 septembre 2005)
	Résumé du mémoire « La vie et la mort dans une communauté compatissante », présenté par le Conseil permanent de la CECC au Comité sénatorial chargé d’étudier la question de l’euthanasie et de l’aide au suicide (26 octobre 1994)
	Congrégation pour la doctrine de la foi

	Déclaration sur l’euthanasie (5 mai 1980)
	L’euthanasie : Textes choisis par les moines de l’Abbaye de Solesmes. Le Sarment / Fayard (1990)

	Pape Jean-Paul II, à l’Académie pontificale des sciences (14 décembre 1989)
	Pape Jean-Paul II, à des médecins sur la leucémie (15 novembre 1985)
	Pape Jean-Paul II, au Cours d’aggiornamento culturel (6 septembre 1984)
	Pape Jean-Paul II, à des anesthésistes italiens (4 octobre 1984)
	Congrégation pour la doctrine de la foi, Déclaration sur l’avortement provoqué (18 novembre 1974)
	Pape Paul VI, à la télévision française (27 janvier 1971)
	Secrétaire d’État du Vatican, aux Associations médicales catholiques (3 octobre 1970)
	Pape Jean XXIII, « Pacem in terris » (1963)
	Pape Pie XII, à des médecins et anesthésistes (22 novembre 1957)
	Organisme catholique pour la vie et la famille (OCVF)

	Bloquons le Projet de loi C-384 – Tout de suite!
	Légaliser l’euthanasie et le suicide assisté : que faut-il craindre?
	Euthanasie et suicide assisté : des réponses, de toute urgence!
	Guide d’atelier – Euthanasie et suicide assisté : des réponses, de toute urgence!
	« Vivre, souffrir et mourir... pourquoi? »
	Lettre adressée aux députés et sénateurs (25 octobre 2005)
	Pape François
	Pape BenoÎt XVI

	Aux participants de l’Assemblée plénière du Conseil pontifical pour la famille (5 avril 2008)
	Pour la célébration de la Journée mondiale de la paix : La personne humaine, cœur de la paix (1 Janvier 2007)
	Pape Jean-Paul II

	L’Évangile de la vie : Evangelium Vitae (1995)
	Lettre apostolique sur le sens chrétien de la souffrance humaine : Salvifici doloris  (11 février 1984)

